


1

La Ligua. Región de Valparaíso
6 y 7 noviembre de 2017



VII CONGRESO 
DE EDUCACIÓN, MUSEOS Y PATRIMONIO
“DECIR LO INDECIBLE”

La Ligua. Región de Valparaíso
6 y 7 noviembre de 2017

RPI: A-298784
ISBN: 978-956-244-425-5

Ministra de las Culturas, las Artes y el Patrimonio
Consuelo Valdés Chadwick

Subsecretario del Patrimonio Cultural
Emilio de la Cerda Errázuriz

Director Servicio Nacional del Patrimonio Cultural
Carlos Maillet Aránguiz

Subdirector Nacional de Museos
Alan Trampe Torrejón

Presidenta ICOM
Beatriz Espinoza Neupert

Presidente del Comité de Educación y Acción Cultural, CECA - ICOM Chile
Esteban Torres Hormázabal - Macarena Ruiz Balart

Edición
Delia Pizarro San Martín, CECA Chile

Equipo organizador
Darío Aguilera
Irene De la Jara
Leonardo Mellado
Delia Pizarro
Macarena Ruiz
Grace Standen
Esteban Torres
Marcela Torres
Fernanda Venegas

Diseño de información
Simple Comunicación
www.simplecomunicacion.cl

Impresión
Aquaprint Impresores

Agradecimientos a 
Ricardo Torres Hormazábal
por el diseño de piezas gráficas del evento.

Agradecimientos especiales
por la colaboración en la coordinación del Congreso
Luis Alegría
Bernardita Barros
Valeria Vera
Equipo de trabajo del Museo de La Ligua: Paola Quintanilla, 
Jenny Escobar, Juanita Oyanedel, Viviana Zamora, Enrique Neira, 
Robinson Garrido y Pedro Tobar
Estudiantes del Liceo Pulmahue

www.museosdibam.cl
www.icomchile.org

Santiago de Chile, diciembre de 2018
Se autoriza la reproducción parcial citando la fuente.



3

Presentación

La séptima versión del Congreso de Educación, Museos y Patrimonio se titula 
“Decir lo indecible”, siguiendo la temática que planteó el ICOM para celebrar el Día 
Internacional de los Museos 2017.

Ese año ICOM propuso destacar el papel de los museos como centros de pacificación 
de las relaciones entre los pueblos. En este sentido, para el Comité de Educación y Ac-
ción Cultural (CECA-ICOM Chile) el carácter controvertido del museo y el patrimonio 
cultural, va más allá de un pasado doloroso o traumático. La problemática se orienta a 
buscar estrategias educativas y acciones culturales que motiven la enseñanza, reflexión 
y divulgación de materias socialmente complejas, históricas y actuales, que deben 
convivir con dimensiones éticas que promuevan el aprendizaje social.

De esta manera, el Congreso de Educación, Museos y Patrimonio buscó motivar la 
reflexión y discusión ante diversas interrogantes que vinculan lo controversial con 
la educación y la acción cultural, en el ámbito de los museos y el patrimonio: ¿Qué 
estamos haciendo, museos y patrimonio, en el ámbito de la educación no formal y la 
acción cultural, respecto a estos temas? ¿Cómo nos hacemos cargo y proponemos 
acciones educativas que motiven la reflexión? ¿De qué manera motivamos el diálogo 
en la sociedad? ¿Cómo y qué lecciones son posibles de generar con el fin de forjar una 
comunidad consciente de su pasado y su futuro?

A continuación presentamos las ponencias que fueron seleccionadas para el encuentro, 
cuya autoría es de profesionales tanto nacionales como de otros países latinoamericanos.



Presentación	 3

Conferencia inaugural

Retóricas de museo, notas museológicas sobre
aprendizaje, significado y experiencia, por Ricardo Rubiales (México)	 7

Mesa 1: Equidad de género	 16

Madres y huachos (aproximaciones
a una experiencia curatorial mestiza), por Rolando Báez (Chile)	 17

 
Proyecto escolar “Tu memorial. Aportes de una sistematización
de experiencia en la enseñanza de la historia reciente y el patrimonio
cultural en la ciudad de Valparaíso”, por Carolina Maturana (Chile)	 22

Visibilización y reconocimiento del rol de la mujer en la conquista
del desierto: las cantineras de la Guerra del Pacífico, por Ana Olivares (Chile)	 34

Violeta Parra como referente de transgresión e innovación en la tradición:
prácticas educativas con enfoque de género en su museo, por Esteban Torres (Chile)	 42

Mesa 2: Cuestiones públicas	 52

Experiencias conjuntas entre investigación arqueológica,
escuela y museo en la localidad de Hughes, Santa Fe, por Soledad Biasatti,
Fernán García, Germán Giordano y María Belén Molinengo (Argentina)	 53

Museo Postal de Barrio. Diseño experimental de museo comunitario
a través del dibujo como medio relacional de colección, por Nicole Rozas (Chile)	 62

Contenidos



Reflexiones y tensiones a partir de la experiencia de construcción
de un museo comunitario, por Felipe Barra, Ángela Guajardo y Felipe Pastén (Chile)	 72

Escuelas penitenciarias, inclusión a través de la historia, museos
y patrimonio. Programa dirigido a estudiantes adultos en contextos
de encierro, por Mauricio Soldavino, Pablo Soto y Marcela Torres (Chile)	 81

Mesa 3: Diversidad cultural y educación en museos	 90

Museo, comunidad, territorio: Interpretación de la multiculturalidad del
Ecuador a través de sus museos de comunidad, por Ricardo Rivadeneira (Ecuador)	 91

Memoria técnica patrimonial: Leprosario
de Isla de Pascua, por Tania Basterrica, Betty Haoa y Soledad Valdivia (Chile)	 119

Curatoría educativa reflejos, por Montserrat Brandan,
Matías Cornejo, María José Cuello, Graciela Echiburu, Constanza Nilo,
Yocelyn Valdebenito y Stephanie Weber (Chile)		 128
 	
Aprendiendo de nuestros antepasados. Interculturalidad
desde el Museo de La Ligua, por Darío Aguilera y Robinson Garrido (Chile)	 136

Mesa 4: Patrimonio y memoria	 146

Fragmentos de memorias: no estábamos solos, por Sandra Piñeiro (Chile)	 147

El lugar de las biografías de los detenidos-desaparecidos y la poesía
de los sobrevivientes en los procesos memoriales de los Sitios de Memoria.
El caso del ex CCDTyE “Olimpo”, por María Eugenia Mendizábal, Isabel Cerruti,
Marcelo López, Lorena Lasa y equipo de Trabajo del Espacio para la Memoria
y la Promoción de los Derechos Humanos ex CCDTyE Olimpo (Argentina)	 157



6

Conferencia
inaugural



7

Retóricas de museo, 
notas museológicas sobre 
aprendizaje, significado 
y experiencia

Ricardo Rubiales1

En este texto el autor plantea que los museos que se atreven a convertirse en espacios de 
diálogo y reflexión, aquellos que entienden el lenguaje museográfico como una posibilidad 
para el intercambio, la tolerancia y la resignificación se han convertido en centros vitales 
para el aprendizaje y la educación.

Comienzo este texto refiriéndome directamente al tema que abordó el día interna-
cional de los museos: decir lo indecible. Refiere a un discurso que no se articula en lo 
posible, por el contrario será un mensaje entregado de formas inusitadas, disruptivas, 
inesperadas.

En pleno renacimiento, Samuel von Quicheberg proponía un primer acercamiento a un 
proyecto museístico, subrayaba que las colecciones reunidas conformarían un espacio 
(o un texto) donde el universo entero podría ser reunido y analizado. Algunos años des-
pués, en uno de los tratados museológicos más antiguos, el Museo Museorum de Johann 
Daniel Major se propone que los objetos que conforman las colecciones permitían una 
gramática posible a partir de los elementos de dichas colecciones, un texto objetual; 
esta será la idea primigenia de uno de los primeros ejercicios del museo: el gabinete de 
curiosidades (Pearce, 1994).

1	 Ricardo Rubieles: educador y museógrafo mexicano, con posgrado en neuropsicología y 
procesos de interpretación. Ha trabajado al frente de las áreas educativas de museos como 
Papalote· Museo del Niño en Cuernavaca, el Museo Nacional de Arte en México y el Museo 
del Palacio de Bellas Artes entre otros.



8

La idea de lo legible, el proceso de lectura de los públicos de la propuesta de exhibición, 
y por tanto la consecuente interpretación del público que ocurre dentro del espacio 
físico que se convierte en un referente simbólico señala el carácter fundamental del 
lenguaje museográfico. Concebir al espacio físico como la hoja en blanco del museo, a 
objetos y ambientes las letras de su escritura.

Hoy día, al hablar de diseño museográfico de las exposiciones existe una claridad 
sobre los procesos de creación, diseño y montaje de una exposición. Desde la mirada 
del Comité de Educación de la Alianza Americana de Museos esta claridad se desdi-
buja al hablar de las reacciones y vivencias de los públicos en las exposiciones. Los 
profesionales en su gran mayoría suponen o infieren lo que la exhibición provoca en 
los visitantes. Pocas veces estas ideas se confirman con el registro y documentación 
de las experiencias.

Esta dimensión pública del Museo (AAM, 1996) es decir, el impacto del proyecto museís-
tico en los públicos es por lo general un ámbito desconocido para los profesionales. Esto 
radica en la concepción de que la labor museal termina al cortar el listón de inauguración. 

Analicemos un minuto esta idea: Es difícil encontrar una exposición donde se tome tiempo 
para analizar como los públicos se apropian de la misma. En realidad, una exposición 
en plano es muy distinta a su experiencia física. Es común que la letra del texto es más 
pequeña de lo que se consideraba, que el público no acude a cierto espacio o que cierto 
objeto no es visible desde cierta perspectiva. El uso de los públicos como un elemento 
clave para la adecuación de la exposición es algo que no se concibe.

Por lo general, los tiempos siempre están ajustados y se “termina” el montaje horas antes 
de la inauguración. Así, la exposición se queda como estaba aquél día de las autoridades, 
a pesar de aquellos elementos que no cumplen con su función, de aquél texto que no 
hace sentido, o aquél espacio que no es funcional a los usuarios.

¿Qué procesos de significado viven los públicos? En un primer momento, la construc-
ción y deconstrucción de sentido ante cada objeto y propuesta desconocida a sus ojos 
de forma individual. En otro momento existirá una resignificación de los mensajes del 
museo se construirán una serie de aproximaciones sociales y culturales a las propuestas 
del museo, me gusta llamarle: la digestión de la propuesta museística por parte de las 
audiencias.

Así, la interpretación del usuario es uno de los procesos de más importancia dentro 
de la dinámica museística; las reacciones, emociones y sentimientos derivados de las 
experiencias vividas en el publico marcan y construyen el espacio museal. Es decir: el 



9

proceso de lectura por parte de los usuarios es tan importante como el momento de 
creación. Para que una exhibición sea exitosa, el efecto en el intérprete es equivalente 
al trabajo de diseño y montaje. 

El contexto personal de cada visitante define el significado de la propuesta, por eso 
ninguna persona es una “tabla rasa” al entrar al museo; es absurdo pensar que toda 
persona está dispuesta a interesarse y “dejarse llevar” por la propuesta de exposición, 
por el contrario, su acercamiento es moldeado e interrumpido por su conocimiento 
previo, experiencias e intereses. El diálogo en el espacio museal es real, en la medida en 
la que podamos apelar al contexto personal reconociendo los vínculos intelectuales y 
emocionales de las audiencias con la propuesta museística.

El contexto cultural determinará también la construcción de sentido de todo proyecto 
de exposición. Cada proyecto será leído desde el contexto sociocultural del público y 
esto implica la enorme diversidad de comunidades socioculturales (Hopper-Greenhill, 
1995). Lo cual implica los otros discursos, las otras aproximaciones alternas a las pro-
puestas del museo.

¿Es suficiente leer la ficha técnica al lado de una obra para “comprenderla”? ¿Es clave 
conocer la fecha de producción y los estudios académicos de un artista para acercar 
a los públicos a su propuesta? ¿Se comprende el concepto dictadura con el hecho de 
memorizar fechas y biografías? ¿Qué es lo que el museo aporta? En algún momento se 
esperaba que el rol de los visitantes fuera el de recolectores de información especial-
mente de nombres, técnicas, sucesos y fechas. Hoy esta percepción no es en ninguna 
forma sostenible. 

Es fundamental reconocer y subrayar la complejidad de la experiencia del museo, en 
especial la valoración, apropiación y resignificación del patrimonio (tangible e intangible) 
por parte de los públicos. El diseño y mensajes de la exposición deben incluir vínculos 
que promuevan las relaciones entre los contextos locales y la propuesta museística; 
señalar significados culturales compartidos y reconsiderar lecturas o prejuicios con el 
propósito de promover una vista que promueva el involucramiento del público. 

En ese sentido, la acción educativa confronta, motiva y exhibe las perspectivas y lec-
turas del visitante además de recuperarlas, documentarlas y evidenciarlas por medio 
de registros impresos, auditivos y visuales.

Existe una percepción de la interpretación como un proceso que hacemos desde las áreas 
educativas, al denominarnos intérpretes. En una óptica distinta, es posible comprender 
la interpretación no como una acción realizada por el museo sino por los públicos.



10

Esto implica reconocer los procesos cognitivos que toda persona vive ante un nuevo 
estimulo, ambiente desconocido, problema o situación. Este encuentro provoca en la 
persona procesar información, reconocer su conocimiento previo y encontrar sentido de 
la experiencia. Diversas investigaciones reportan que las personas aprenden efectiva-
mente “fuera” del contexto escolarizado (Falk & Dierking, 2000), a través de periódicos, 
programas de televisión, viajes o conversaciones en un café.

De ahí que el proyecto educativo que reconoce los procesos de interpretación en los 
públicos necesariamente busca investigar a esos distintos públicos dentro de la expo-
sición; las preguntas que hacen, la información que traen al contexto del museo y sus 
reacciones a las diversas prácticas que presentamos. Es posible observar relaciones y 
posibilidades entre estos estudios y nuestra práctica diaria, la investigación continua 
debe convertirse en el proyecto educativo (Dierking & Foutz, 2007).

En ese sentido, el aprendizaje no es un proceso externo sino interno que toma lugar en 
todo momento de la vida; aproxima y permite nuevas reflexiones, miradas y pensamien-
tos sobre la vida diaria. Los procesos de aprendizaje, desarrollan habilidades sociales y 
cognitivas; comprenden aspectos emotivos y están inmersos en el contexto personal 
de cada ser humano (Falk & Dierking, 2000).

Así, en lugar de concebir que las personas “requieren una preparación” para aprender al 
entrar al museo concebimos que toda experiencia puede ser potencialmente de apren-
dizaje. Evidentemente no toda situación implica un proceso significativo de aprendizaje, 
existen muchos estímulos que simplemente dejamos pasar; objetos, palabras o am-
bientes que por su complejidad o simpleza pueden ser ilegibles o pasar desapercibidos. 
No existe entonces ningún tipo de diálogo o relación entre el estímulo y la persona.

Diversos estudios de público revelan este tipo de situaciones en la experiencia del museo. 
Si el proyecto museístico es visto por las audiencias como frío, ilegible y demasiado 
complejo, entonces el diálogo termina. La visita al museo no supera en significado la 
experiencia de caminar en un centro comercial. 

En realidad, el problema radica en la idea de que es el museo quien brinda la experiencia 
de aprendizaje y no es la persona quién conforma esa experiencia. Estas aproximaciones 
implican dos paradigmas: enfocar el aprendizaje desde las herramientas que propone 
el museo o involucrar a la persona en un proceso donde el visitante tiene que tomar 
una posición activa y dialógica. 

En contraste con los intérpretes y su acción, hemos propuesto que los programas de 
interpretación en un museo antes que realizar cualquier actividad deben reconocer los 



11

procesos de construcción de sentido en los públicos. De ahí que desde mi perspectiva 
la acción educativa se entiende más como una investigación continua y etnográfica 
de lo que sucede en el encuentro de los públicos y la propuesta museística que en una 
serie de actividades o proyectos metodológicos. 

La pregunta fundamental para las acciones que proponen promover la interpretación 
del público será: ¿Qué sucede en el encuentro entre la persona y las propuestas mu-
seológicas? ¿Qué ocurre en el escenario personal de cada individuo, sus pensamientos, 
reacciones, lecturas?

Este proceso de construcción de significado en las personas implica necesariamente 
elementos afectivos e intelectuales, se motiva por la exploración y permite la proyección 
de relaciones con otra información o expresiones vistas anteriormente, es un proceso 
de búsqueda y construcción de sentido.

Así, en una mirada alterna a la propuesta del intérprete, la acción educativa del museo 
propone no interpretar sino facilitar que las personas interpreten su propia experiencia 
en el museo. Un proceso que ocurre todo el tiempo con o sin nuestra participación. 

El diseño y creación de espacios, estrategias y herramientas no buscan que el público 
simplemente escuche a un experto sino que se escuche a sí mismo, reflexione, au-
to-comprenda el por qué observa, refiera y signifique de una u otra forma. 

Reconocemos que los encuentros entre la persona y la propuesta museística están llenos 
de posibilidades de significado en ambas partes. Nuestro interés está en que aquellos 
significados que las personas traen puedan ser visibilizados, dialogados y considerados.

Sin embargo, para la formación de sentido es importante observar, formular preguntas, 
prestar atención a las respuestas, guardar silencio y continuar en un proceso de inda-
gación y exploración (Boix-Manzilla, 2007). 

En este proceso de construcción de sentido, las personas usan una serie de habilidades 
de pensamiento que revelan la red conceptual de la persona y su patrón de creencias 
e intereses. Por ello esta construcción de sentido es socialmente moldeada tanto por 
el contexto cultural como por otras personas (Falk & Dierking, 2013) elementos que 
difícilmente se consideran en el proceso de diseño de una exposición.

La interpretación involucra tanto procesos cognitivos como afectivos (Pitman, 2010) 
dicha circunstancia elimina la postura neutral de las propuestas museísticas, revela la 
complejidad de la experiencia del museo al evidenciar su dimensión emotiva.



12

Considerar los procesos de interpretación en el público, colocarán al visitante al centro 
de la acción educativa no imponiendo “objetivos” sino percibiendo las posibilidades de 
aprendizaje en un panorama transdisciplinario, más amplio y respetuoso de los procesos 
de aprendizaje de los diversos públicos (Falk, 2009). 

Lo indecible

Los museos en el siglo XXI se enfrentan a paradigmas que ponen en juego su definición 
ontológica y el alcance de su quehacer.

La museología de vanguardia, que busca señalar una idea de aquél museo por venir, 
propugna por convertirse en un espacio donde las ciencias, las humanidades y la capa-
cidad creativa, puedan colisionar conformando nuevas aproximaciones de los públicos 
al patrimonio tangible e intangible.

Los museos se encuentran ante el paradigma de cambio, desde la institución centrada 
en el objeto museal y en su discurso (Anderson, 2004) a aquella centrada en sus au-
diencias y en los aportes posibles para la sociedad en la que se inserta. 

Estos nuevos modelos de museos -que se piensan, diseñan y crean por todo el mundo- 
colocan al visitante al centro de la acción museística al proponer diálogos complejos 
sobre problemáticas sociales presentando un museo que se convierte en un foro, una 
vitrina que no presenta objetos del pasado sino las realidades del presente.

Los museos que se atreven a convertirse en espacios de diálogo y reflexión, aquellos 
que entienden el lenguaje museográfico como una posibilidad para el intercambio, la 
tolerancia y la resignificación se han convertido en centros vitales para el aprendizaje 
y la educación.

El Museo Explora en Medellín Colombia se convirtió en un espacio de aprendizaje, 
dialogo y posibilidades para una enorme población residente de uno de los barrios 
más violentos de la ciudad a causa del narcotráfico. Hoy día, todo el entorno social se 
ha transformado y los programas educativos desarrollados por Explora nos permiten 
observar el impacto fundamental de un proyecto museístico. Dicha experiencia se re-
plica en el Museo Interactivo sobre las Adicciones MIA en Culiacán, Sinaloa en México, 
y que propone reflexiones y diálogos sobre circunstancias sociales del aquí y ahora. 
Estas acciones museísticas son una realidad que hoy denominamos: museología social.
Pero la experiencia del MIA o Explora no son únicas, en Río de Janeiro, Brasil, también 
podemos subrayar el proyecto del Museo du Mare; o la esquina encendida en la Ciudad de 



13

Rosario, Argentina incluso el Faro de Oriente en Neza, al oriente de la Ciudad de México. 
Estos espacios a través de sus programas educativos y exposiciones se convierten en 
agentes de cambio social dentro del contexto de los barrios e incluso ciudades en las 
que se encuentran.

Un elemento clave de estos museos sería la recomposición de la dinámica museís-
tica concibiendo un espacio más democrático e inclusivo (Hein, 1998). Empoderar 
al usuario implica propiciar lecturas y encuentros con la propuesta de exhibición en 
ambientes inmersivos que faciliten los múltiples procesos posibles en la construcción 
del conocimiento, construcción que acontece a través del enfrentamiento personal y 
del intercambio social generado en el espacio museal (Hopper-Greenhill, 2000).

La propuesta educativa en el museo del siglo XXI se fundamenta en una fuerte plata-
forma teórica y un sistema interno de procesos, estrategias y herramientas que buscan 
privilegiar la automotivación, la libre elección y la interacción del visitante. La propuesta 
hermenéutica que deriva de la acción educativa, subraya la libertad de los usuarios y 
permite observar los diferentes horizontes de interpretación de las exposiciones. 

De esta forma el cambio más revolucionario e innovador se encuentra en el producto 
mismo es decir a nivel de la misión institucional (Rosselli, 1998). El enfoque del museo 
como proyecto social implica la participación, la posibilidad del diálogo y busca la re-
flexión, la autocomprensión y el aprendizaje. La evaluación crítica y continua posibilita 
un espacio que no se enfoca sólo en la transmisión de información sino en el proceso 
de construcción de conocimiento. 

Los proyectos museológicos enfocados en salud, medio ambiente, ciudad se han 
convertido en espacios fundamentales de la acción museística por venir; resurgen de 
aquellos museos especializados en una disciplina y se convierten en espacios que se 
ocupan no solo del pasado sino del presente y el futuro.

Al proponer temas sociales en diálogo, los museos contemporáneos permiten foros 
abiertos donde diversas fuentes de información permiten la aproximación de los diversos 
públicos a temáticas de importancia social. Podemos mencionar como ejemplo de estos 
abordajes, el proyecto de exposiciones temporales del Museo Memoria y Tolerancia en la 
Ciudad de México que ha presentado temas de importancia social como el feminicidio, 
el aborto o la diversidad sexual. Esta función de intercambio, y diálogo, comunicación 
y difusión se convierte en uno de los roles claves del museo a futuro a diversos niveles. 

Reflexionar sobre el presente, posibilitar esas discusiones será un elemento fundamental 
de las sociedades del conocimiento (UNESCO, 2015). Comprender a los museos y las 



14

exposiciones como herramientas para la convivencia, el aprendizaje, la reflexión… propone 
nuevos horizontes sobre los espacios públicos y los paisajes culturales.

Al colocar al usuario en el centro de la dinámica museística se facilitan procesos de 
aprehensión de los procesos de aprendizaje, de la vivencia dentro del espacio museal. 
La especificidad de sus programas precisan la participación activa del usuario como 
catalizadores de sus propias experiencias, construyendo sentido, resignificando mensajes 
y aproximaciones sociales y culturales.

En ese sentido, la acción cultural que realizan los museos confronta, motiva y exhibe las 
perspectivas y lecturas de los mismos visitantes además de recuperarlas, documentar-
las y evidenciarlas por medio de registros impresos, auditivos y visuales. Así, el museo 
como un foro de participación propone múltiples horizontes de lectura y tiende líneas 
posibles de investigación o reflexión.

Los museos que se comprenden como espacios fundamentalmente sociales tanto 
en su hacer como en su responsabilidad y función, anticipan los futuros escenarios y 
las tomas de decisión correspondientes en la ciencia, tecnología, cultura, arte, medio 
ambiente; hacen posible la información y discusión libre de una sociedad democrática 
y permiten la convivencia y la construcción de ciudadanía. 



15

Bibliografía

Pearce, S. (1994). Interpreting Objects and Collections. Routledge: London.

AAM (1996). Excelencia e igualdad, La educación y la dimensión pública de los museos. 
Asociación Americana de Museos: Washington.

Hein, G. (1998). Museums, Places of Learning. Education Committee American Asso-
ciation of Museums: Washington.

Hopper Greenhill, E. (1995). Museum, Media, Message. Routledge: London.

Falk, J. & Dierking, L. (2000). Learning in Museums. Altamira Press.

Dierking, L. & Foutz, S. (2007). In Principle, In Practice: Museums as Learning Institu-
tions. Altamira Press.

Falk, J. (2009). Identity and the Museum Visitor Experience. Left Coast Press: Cambridge

Falk, J. & Dierking, L. (2013). Revisiting the Museum Experience. Altamira Press.

Boix-Mansilla, V. (2007). Abriendo puertas a las artes, la mente y más allá. México: 
Dirección General de Vinculación Cultural Conaculta.

Pitman, B. (2010). Ignite the power of Art: advancing visitor engagement in museums. 
American Association of Museums: Washington.

Anderson, G. (2004). Reinventing the Museum, historical and Contemporary Perspec-
tives on the Paradigm Shift. Altamira Press.

Hopper-Greenhill, E. (2000). Museums and the Interpretation of Visual Culture, 
Routledge: London

Rosselli Fondazione (1998). Advanced Museums. Milan.

Unesco (2005). Hacia las sociedades del conocimiento. Ediciones Unesco: Paris.



16

Mesa 1:
Equidad de género



17

Madres y huachos 
(aproximaciones a una
experiencia curatorial mestiza)
 
Rolando Báez2

A partir del ensayo “Madres y Huachos: alegorías del mestizaje chileno”, de la antropóloga 
Sonia Montecino, el curador realizó una lectura crítica de la muestra permanente del Museo 
Histórico Nacional, a través de la selección de 11 puntos específicos de la exhibición sobre la 
base de tres ejes de trabajo: Madres y Huachos, La virgen madre: emblema de un destino, 
mestizaje en Chile y Política maternal.

Tradicionalmente la función de los museos históricos ha sido “la construcción de un 
sentimiento de nación” por medio de testimonios materiales que perpetúan “una 
memoria afectiva de sus héroes al brindar sus imágenes a la nuevas generaciones” 
(Malosetti, 2010: 76). 

Así, proponer una trama narrativa alterna al interior de una institución de este tipo se 
ofrece como una iniciativa que desnaturaliza los signos pactados desde posicionamien-
tos hegemónicos de género, etnia y clase, gestionando de esta forma espacios para la 
circulación de las múltiples diferencias que articulan los distintos colectivos sociales al 
interior de un constructo que se piensa homogéneo como es el Estado-Nación. 

Es en consideración a esta posibilidad de realizar una propuesta de lectura crítica al 
interior de la misma institución, que el año 2016 realicé una intervención a las colecciones 
que actualmente se exhiben a la comunidad como parte de su actual guión. 

Me animaba la intención de poder tensionar la muestra permanente con ciertos ele-
mentos teóricos presentes en el ensayo “Madres y Huachos: alegorías del mestizaje 
chileno” de la antropóloga feminista Sonia Montecino, libro clave en el campo de la 

2	 Rolando Báez: Licenciado en Teoría e Historia del Arte, curador del Museo Histórico Nacional. 
Ha publicado una variedad de textos sobre historia del arte.



18

historia cultural chilena post dictadura y que, en el contexto de un museo histórico de 
carácter nacional, se me hacía muy provocativo poder llevar desde su condición de 
texto hacia la visualidad. 

Así, operacionalmente me pareció pertinente elaborar solo tres ejes de trabajo para la 
trama narrativa que quería proponer: Madres y Huachos, La virgen madre: emblema 
de un destino, mestizaje en Chile y Política maternal. Cada uno asociado a un capítulo 
específico del libro y, además, a una gráfica específica que permitiese diferenciarlo de 
la estética general de las salas. 

En consideración a que el recorrido que organiza el relato del Museo Histórico Nacional 
(MHN) es principalmente cronológico, se determinó que estos tres ejes estuvieran pre-
sentes en gran parte de las salas, a través de 11 puntos específicos que, en esta ocasión, 
mencionaré de forma general en tanto sus alcances generales a nivel teórico, práctico 
y estético exceden las pretensiones de este texto introductorio. 

En la sala “Los primeros habitantes” armamos una mesa ritual andina al interior de una 
vitrina. Con este gesto, como señala la misma Montecino (1991) en clara consonancia 
con los trabajos de autores como Octavio Paz, se pretendía dar cuenta de la persistencia 
de cultos americanos anteriores a la llegada de los españoles en torno a las divinidades 
femeninas como la Pachamama. 

El siguiente espacio de trabajo, por lo mismo, fue la sala “Iglesia y el Estado” donde ya 
tenemos la instalación plena de la cultura hispana en el territorio que actualmente 
ocupa Chile. En ella se ubicó un texto a muro que dialogara con una pintura de escuela 
cuzqueña del siglo XVIII, donde vemos a la Virgen de La Merced como Virgen de la 
leche, es decir, como mujer que amamanta a su hijo. El énfasis estaba puesto en la 
idea que los símbolos y cultos marianos que se desarrollan en América Latina sirven 
para entender modelos asociados a las identidades de género, etnia y clase propios de 
nuestra cultura mestiza.

Con estos antecedentes preliminares ya elaborados, el siguiente paso era presentar 
la figura del huacho en su dimensión histórica. Para ello elegimos un espacio dentro 
de la sala “La sociedad colonial” en que se muestra una cocina del siglo XVIII para 
detenernos en el origen muchas veces ilegítimo de las uniones entre la población 
durante los siglos coloniales, permitiendo pensar que la noción de hijo(a) huacho(a) 
que surgió en esta sociedad se ofrece como “un arreglo local en que las identidades y 
estructuras no corresponden ni al mundo indígena ni español, prevaleciendo en ellos 
un modelo familiar formado por una madre y sus hijos(as)” como señalaba el texto 
asociado (Báez, 2018: 20). 



19

En este mismo espacio también incluimos un audiovisual realizado especialmente para 
la muestra en que se resume una extensa conversación sostenida con la autora del 
libro y en el que se desarrollan los contextos históricos y teóricos que acompañaron la 
publicación de este ensayo a principio de la década de los noventa. 

Así, ya definidos los espacios de la maternidad mestiza y el surgimiento de la figura 
del(a) huacho(a) como variable local de un proceso que acontece en toda la región, era 
necesario elaborar una intervención crítica al imaginario construido en torno a identidad 
nacional. Para ello utilizamos la pintura de Bernardo O’Higgins (1820) realizada por el 
artífice mulato José Gil de Castro y que se encuentra expuesta en la sala “El colapso 
del imperio”. 

Se trataba de dar una (otra) identidad al personaje histórico desde una perspectiva 
que relevara su condición ilegítima en el contexto de una situación bastante habitual 
en la época. Para ello dispusimos un carnet de identidad hiperbólico que, haciendo las 
veces de cédula de identidad y cédula museográfica, indicaba el nombre de Bernardo 
Riquelme, junto a una foto del personaje. Bajo esta pieza gráfica se agregó un texto 
en que se hacía referencia a la ley 19.585 de 1998 que, entre otros puntos, entrega un 
estatuto igualitario para todos(as) los hijos(as), sean estos(as) nacidos(as) dentro o 
fuera del matrimonio de sus padres, estableciendo así el derecho a igualdad. 

En este mismo sentido, y como forma de dar cuenta de esta situación de ilegitimidad 
desde la perspectiva de la madre, también intervenimos el retrato de Isabel Riquelme 
realizado por el mismo autor. Para ello se dispuso un texto que plantea un esquema 
familiar en que se señalaba que “una mujer soltera, fruto de una relación con un alto 
funcionario de la Corona española, queda embarazada. Sin embargo, dada la calidad 
de ambos, la situación debe arreglarse de tal forma que no dañe la honra de ella ni la 
carrera política de su amante” (Op. Cit.; 21). 

Como señala el mismo texto a continuación, “este hijo ilegítimo, pasará sus primeros 
años de vida alejado de sus progenitores hasta que es llevado a Lima por órdenes de 
su padre, quien ejerce nada menos que de Virrey del Perú”. 

Esta novela familiar como señala Sigmund Freud, tendrá en el caso de Bernardo 
O’Higgins un desarrollo en se imbrican la historia con la épica para posibilitar el relato 
biográfico de uno de los personajes determinantes en las guerras de independencia 
en Sudamérica. 

De esta forma, lejos de ser una excepción en la sociedad americana, las madres solteras 
se transforman en una figura bastante común en la sociedad de la época, abriéndonos 



20

“nuevas perspectivas para pensar el ejercicio de la sexualidad de las mujeres durante 
ese periodo”, como señala el texto de sala. 

Ya con estos elementos instalados en las salas de exhibición de la colonia y la república 
temprana, parecía pertinente movilizar estos contenidos hacia el presente, destacándose 
al respecto dos ejemplos específicos. 

El primero consistió en ubicar un pequeño costurero de lata con hilos y agujas en una 
vitrina de la sala sobre “La sociedad a principios del siglo XX”, donde se exhibe el vestido 
de una mujer de nombre Javiera Eyzaguirre. La intención evidenciar la importancia de 
los oficios femeninos a partir de su omisión en el relato del MHN, cuyas colecciones 
tienden a destacar principalmente el uso y circulación de la cultura material de las clases 
dominantes. Para ello dispusimos una cédula en que se identificaba la pieza como el 
“costurero de la anónima modista de la señora Javiera Eyzguirre”. 

Finalmente, ya en pleno contexto político de los años setenta, ubicamos una serie de 
cacerolas bajo la proyección de La Moneda después de su bombardeo en 1973. Con ello 
queríamos incorporar el papel de las mujeres tanto de derecha como de izquierda en los 
movimientos sociales. Su tránsito desde el espacio privado (la cocina y la casa) hacia 
lo público articula, a juicio de Montecino (Op. Cit: 91), una política maternal que sale 
a la calle ante condiciones que se creen adversas para la familia chilena, movilizando 
un discurso político que se construye desde lo emotivo al erigirse como transgresión 
estructural en tanto apela a los soportes constitutivos de la sociedad. 

Así, a través de esta breve exposición de una experiencia curatorial crítica, queremos 
plantear la posibilidad de desarrollar estrategias para la activación patrimonial de las 
colecciones del MHN que permitan a la comunidad general vincularse desde sus propias 
experiencias de vida con un discurso histórico blanco, masculino, heterosexual que muchas 
veces parece ajeno a las prácticas y estéticas cotidianas de gran parte de sus visitantes. 



21

Bibliografía 

Báez, Rolando (2014). Vírgenes, mártires y santas mujeres: las imágenes religiosas en 
la cultura visual chilena. Santiago: Museo La Merced. 

Freud, Sigmund (2012). “La novela familiar del neurótico” en Introducción al Narcicismo 
y otros ensayos. Madrid: Alianza. 

Malosetti, Laura (2010). “Arte e historia. La formación de las colecciones públicas en 
Buenos Aires”, en Castilla, Américo (comp.), El museo en escena. Buenos Aires: Paidós. 

Montecino, Sonia (1991). Madres y huachos. Alegorías del mestizaje chileno. Santiago: 
Editorial Cuarto Propio – CEDEM.

Museo Histórico Nacional (2018). Ejercicio de colecciones. Madres y huachos. Alegorías 
del mestizaje chileno. Santiago: Dirección de Bibliotecas, Archivos y Museos.



22

Proyecto escolar 
“Tu memorial. Aportes 
de una sistematización 
de experiencia en la enseñanza 
de la historia reciente y el 
patrimonio cultural en 
la ciudad de Valparaíso”

Carolina Maturana3

La iniciativa tiene por finalidad impulsar proyectos de investigación histórica local que per-
mitan la recreación de la memoria en establecimientos de Enseñanza Media. Es el caso del 
Liceo Técnico de Valparaíso que elaboró el proyecto “Memoria, lucha e identidad, el legado 
político de Carmen Gloria Larenas” con el propósito de reconstruir la memoria histórica del 
pasado reciente del colegio, en específico sobre la vida de una estudiante asesinada, en los 
años ochenta, durante una manifestación contra la dictadura.

Resumen

La siguiente comunicación tiene por propósito dar a conocer un conjunto de orienta-
ciones metodológicas en el campo de enseñanza de la historia reciente y el patrimonio 
cultural, producto de la sistematización pedagógica del proyecto escolar “Memoria, lucha 
e identidad, el legado político de Carmen Gloria Larenas (1982-1989)” desarrollado por 
el Liceo Técnico de Valparaíso, en el año 2016, con el apoyo técnico y financiamiento 
del programa de medición educativa del Museo de la Memoria y los Derechos Humanos, 
Tu Memorial. 

3	 Carolina Maturana: profesora de Historia y Ciencias Sociales. Co-investigadora del Centro de 
Estudios e Investigación Pedagógica de la Universidad de Valparaíso.



23

En términos metodológicos, la propuesta de intervención se ha posicionado críticamente 
sobre los usos del pasado reciente y el tratamiento del patrimonio desde un enfoque 
de género, en el cual, se busca proporcionar orientaciones didácticas que incorporen 
otras memorias (marginadas) a las narrativas históricas legítimas, a fin de contribuir 
a los procesos de reparación, verdad y justicia que se encuentran inconclusos en el 
presente. La militancia femenina, en este sentido, constituye un eje articulador de la 
iniciativa, la cual suma a la experiencia de vida de Carmen Gloria Larenas la construcción 
de un ethos estudiantil promotor de una cultura de defensa de los derechos humanos. 
Se manifiesta, en suma, la participación activa de los y las estudiantes de enseñanza 
media de la ciudad de Valparaíso en la recreación de una memoria de la Consistencia 
ética y Defensa de los Derechos Humanos presente durante la última dictadura cívica 
militar (1973-1989), y que hoy se manifiesta a través de una acción patrimonialista en 
la entrada del liceo. 

Contexto educativo y enseñanza del patrimonio

La enseñanza de la historia y las ciencias sociales requiere en la actualidad, sumar 
esfuerzos que superen la memorización de datos finitos y cerrados. Exige desarrollar 
en el mundo escolar, una conciencia histórica que apunte a la valoración y apreciación 
del pasado para comprender las condiciones del presente y vislumbrar las posibilidades 
de acción para transformarlo. Aprender historia con memoria, significa incorporar al 
código disciplinar las experiencias y vivencias de los protagonistas de los procesos 
sociales del pasado por anónimos o carentes de “importancia” que fueran. (Cuesta: 
2010:103).

La escuela continúa ocupando un lugar privilegiado en la formación e ciudadanías, 
por estructurar lógicamente –narrativas- y transmitir valores comunes ajustados a 
la construcción de identidades colectivas –imágenes-. La enseñanza de la historia, 
cumple un rol clave, en razón de la relevancia que adquiere el tiempo pasado en las 
representaciones sociales, las cuales, direccionan el marco de las decisiones colec-
tivas. El acceso al pasado desde otras entradas, nos permite ampliar las voces que 
participan en el horizonte de historicidad del presente, favoreciendo la enseñanza 
de una ciudadanía en un sentido activo y heterogéneo, respetuoso de las diferencias 
identitarias y dialogantes con las generaciones que han producido y recreado los 
recuerdos colectivos (Jelin: 2002). 

La justificación del tema de trabajo, nace de la constatación de vacíos en las referencias 
pedagógicas para tratar el pasado reciente y el patrimonio cultural en las escuelas, 
lo que ha llevado a muchos docentes a perpetuar una noción monumentalista de 



24

la memoria y conservacionista del patrimonio producto de la separación artificial 
entre historia y memoria. La necesidad de proponer un tratamiento articulado entre 
el saber académico y el conocimiento social, potenciando entre los estudiantes el 
desarrollo de aprendizajes significativos (empatía y pertenencia) para asegurar la 
salvaguardia consciente de los sitios de memoria desde una ciudadanía activa, nos 
impulsó a embarcarnos en esta travesía, la cual refiere, a sistematizar un saber pe-
dagógico construido en escuelas locales para los ejes de memoria y patrimonio para 
la enseñanza del pasado reciente. 

La cultura histórica: 
marcos de activación del patrimonio cultural

La propuesta de sistematización, se inscribe en el análisis de la categoría temporal pa-
sado reciente, la cual busca abordar las experiencias de violencia política, sufrimiento y 
exterminio acontecidos en el transcurso del siglo XX. Desde este campo se ha “constituido 
el recuerdo como un objeto y fuente de conocimiento ordenado a recuperar las voces de 
sectores silenciados y a cuestionar la historia nacional tradicionalmente concebida desde 
los archivos, la cual se abre hacia una confrontación con la memoria” (Rubio: 2012: 376). 
La historia es una forma de memoria legítima, capaz de producir narraciones para 
elaborar las representaciones del pasado, las cuales requieren del registro e intensidad 
de imágenes fundadas por las memorias individuales y colectivas. 

El auge dado a la interdependencia entre memoria e historia, posiciona a la cultura 
histórica no sólo como un producto de los sentidos disciplinarios de la historia, sino 
más bien, en el punto de unión entre los conceptos historiográficos, valoraciones 
socio-culturales sobre el tiempo y de la relatividad de expectativas memoriales de las 
sociedades, las que en suma, han permitido a los grupos humanos tomar decisiones 
por un sentido u otro (Gadamer: 1993). La cultura histórica al tratar las dimensiones 
ignoradas -lo no dicho- por la reflexión objetiva del tiempo, visualiza los marcos inter-
pretativos que dirigen las acciones de recuerdo y olvido, y los contenidos propios de 
la conmemoración: “una manera particular de abordar interpretativamente el tiempo, 
precisamente aquella que resulta en algo como “historia” en cuanto contenido de la 
experiencia, producto de la interpretación, medida de orientación y determinación de la 
finalidad” (Rüsen: 2009: 20).

El fenómeno patrimonial, a su vez, comprende al resultado de un proceso de legitimi-
zación simbólica capaz de activar memorias visibles o subterráneas depositadas en 
el espacio público. El propósito de activación de ciertos repertorios patrimoniales es 
constituir referencias identitarias que faciliten la legitimidad a través del consenso, y/o 



25

la coerción. ”La eficacia simbólica depende de muchos factores, entre los cuales están la 
contextualización de los símbolos en prácticas y discursos y el nivel de consenso de que 
gocen referentes y significados” (Prats: 1997:29). 

Las posibilidades de promoción del patrimonio dependerán del desarrollo de la cul-
tura histórica del grupo que lo reconoce, esto implica una importante transformación 
en la comprensión pública del pasado y en los caminos interpretativos de los actos 
conmemorativos, vale decir, se instala la pregunta por el sujeto recordante, por los 
contenidos del recuerdo, por el lugar y el tiempo en que se recuerda. De esta forma, se 
revitaliza la acción de puesta en valor de los bienes patrimoniales dentro del proceso de 
activación de la memoria social, para reconocer el lugar protagónico del sujeto social 
en la legitimidad de ciertos repertorios identitarios, lo cual nos amplía la panorámica 
sobre cómo entender el patrimonio pensando en la escuela: “un conjunto de bienes 
materiales e inmateriales, que constituyen la herencia de un grupo humano y que refuerzan 
emocionalmente su sentido de comunidad con una identidad propia y que son percibidos 
por otros como característicos” (Aroca: 2017: 34). 

El patrimonio, de esta manera, se manifiesta como una construcción social sujeta a tres 
principios claves para su activación: herencia en la manifestación tangible del tiempo 
histórico, aquellos pedazos de pasado que tenemos presente y que en condición de 
sujetos sociales, podemos abordarlos emocional, racional y políticamente a fin de pro-
mover la cohesión grupal (fuente testimonial del pasado en el presente); significación 
en condición de los grados de apropiación producida por los agentes que emiten y 
recepcionan la herencia en clave identitaria, vale decir, las interpretaciones simbólicas 
desarrolladas por el presente sobre los dispositivos del pasado (documento de identi-
dad); y participación, se vincula de forma inalienable al patrimonio con la sociedad que lo 
produce y reproduce, en tanto vinculación con el pasado, resignificación de experiencia 
vivida o heredada, y la recreación utilitaria de los repertorios memoriales. Los marcos 
identitarios resultan activados por las personas y no por las instituciones, por ello, su 
valor no está determinado por su singularidad, sino por su significado: la función social 
que se le otorga en el presente (Maturana: 2017).

Asimismo, los marcos de memoria orientados desde un enfoque de género, permite 
proporcionar dinamismo a la noción de patrimonio cultural, al caracterizar mujeres en 
un mismo estatus de sujeto histórico que el segmento masculino, alejándonos de los 
ejes interpretativos de la opresión que han abordado históricamente las diferencias 
sexuales en la dualidad de víctimas y victimarios, por el contrario, creemos que las 
experiencias sociales se manifiestan desde distintas dimensiones, siendo “lo político” 
del género una interesante entrada para situar las memorias marginadas de los relatos 
históricos oficiales. 



26

Sistematización de la experiencia “Tu memorial”

La sistematización de experiencias se inscribe en el conjunto de estrategias cualitativas 
que tienen como propósito conocer, comprender e interpretar las imágenes sociales, 
sus significados culturales y los marcos históricos que definen y orientan el quehacer 
de los actores sociales.

Hemos optado por esta metodología para acercarnos al espacio escolar, porque: 
i) constituye una forma de construir conocimiento sobre las experiencias vividas 
con el propósito de transformar las problemáticas escolares; ii) el conocimiento es 
elaborado colectivamente, los problemas nacen a la observación colectiva, en ello, 
la experiencias previas y las habilidades del equipo ejecutante ponen en diálogo los 
distintos saberes que cada uno trae; iii) la sistematización reconoce la complejidad 
del quehacer pedagógico al relativizar los marcos metodológicos y su aplicabilidad 
en la realidad escolar; y finalmente, iv) es un aporte a la teorización de las prácticas 
pedagógicas, en razón que tensiona los nudos críticos del ejercicio educativo (rela-
ciones, significaciones y conflictos), para promover la mejora de las propias prácticas 
y la cualificación de los actores.

Taller en terreno. Muestra Museo de la Memoria en Valparaíso.



27

Tabla 1. Aspectos formales de la sistemización

Objetivo de la 
sistematización

Reconocer el posicionamiento teórico y conceptual inicial de las estrategias 
de enseñanza de la memoria social y el patrimonio cultural, a fin de 
comprender las resignificaciones pedagógicas definidas por la escuela en 
relación al contexto educativo.

Fuentes
y recolección
de información 

Se consultan fuentes de información escrita: la documentación producida 
por el proyecto para la enseñanza de la memoria y el patrimonio (material 
pedagógico) y los saberes docentes de los actores protagonistas de la gestión 
de los proyectos (entrevistas semiestructuradas). 

Dimensiones
del análisis

-	 Los usos y recepción del pasado: monumental, anticuario y/o crítico 
(Nietzsche:2002).

-	 Aproximación al patrimonio: herencia, significado y/o participación 
(Maturana:2017) .

Descripción general del proyecto “Tu memorial”

El programa “Tu memorial”, en su versión escolar, tiene por propósito el impulsar 
proyectos de investigación histórica local que permitan la recreación de la memoria 
en establecimientos de Enseñanza Media en las ciudades de La Serena, Valparaíso, 
Rancagua y Concepción. La planificación pedagógica considera dos momentos claves: 
i) desarrollar habilidades de investigación en los estudiantes para construir narrativas 
documentadas sobre el pasado reciente; ii) estrategias de activación de memorias a 
través de procesos de recreación traducidos en diferentes acciones y/o formatos (rutas, 
placas, documentales, murales, obras de teatro, etc.).

El Liceo Técnico de Valparaíso elabora el proyecto “Memoria, lucha e identidad, el legado 
político de Carmen Gloria Larenas” con el propósito de reconstruir la memoria histórica 
del pasado reciente del liceo en relación a la experiencia de vida de una estudiante 
asesinada en los años ochenta durante una manifestación popular contra la dictadura. 
El diseño original, contempla el desarrollo de un taller formativo dirigido a estudiantes 
de segundo y tercero medio entre los meses de abril y septiembre del año 2016, para que 
al finalizar la experiencia en aula y terreno, se active la memoria de los actores sociales 
secundarios que participan en el proceso de recuperación de la democracia del país, a 
través de una placa conmemorativa en la entrada del establecimiento. Las estrategias 
pedagógicas elaboradas por los docentes del establecimiento, considera la referencia 
didáctica sugerida por el área de educación del Museo de la Memoria4. 

4	 Programa Tu Memoria del Museo de la Memoria y los Derechos Humanos: materiales y ex-
periencias. Disponibles en línea www.tumemoria.cl. [Consultado el 24 de Agosto de 2016].



28

Tabla 2. Descripción metodología proyecto escolar “Tu memorial”

Momentos del proyecto Aspectos teórico y metodológico claves

1. Marco teórico y metodológico 
Historia reciente, memoria, relación historia-memoria, 
territorio-territorialidad, técnicas de investigación en pasado 
reciente. 

2. Prospección territorial
Territorio y acercamiento a las capas históricas, exploración e 
investigación en el territorio.

3. Cartografía de información
Poblar el mapa de información, sociabilizar los hallazgos y 
construir el mapa general. 

4. Análisis y trabajo creativo Proponer actos de memoria en relación con el territorio

5. Creación del memorial Elaborar y ejecutar una acción de memoria

Placa memorial Carmen Gloria Larenas.



29

Dados los elementos descriptivos del proyecto, pasaremos a revisar las dimensiones 
de la sistematización de esta experiencia pedagógica en relación a las fuentes docu-
mentales analizadas:

Uso y recepción del pasado 

Se registra en un primer nivel, la función critica del pasado. Aparece como categoría 
de análisis historiográfica abierta a la investigación en materia de historia reciente. 
Se facilita la interpretación de los acontecimientos por las nuevas generaciones, 
frente a la escasa información que cuentan para construir sus propias lecturas del 
periodo. El recuerdo de una víctima del periodo, Carmen Gloria Larenas es invocado 
para acercarnos a la vida de los y las estudiantes secundarios en los años 80´en la 
ciudad de Valparaíso, destacando en lo central, la manifestación de su militancia y el 
rol femenino de la época. En diálogo con el territorio del sector el Almendral, obser-
van las estrategias de resistencia construidas en conjunto a otros establecimientos 
educaciones, como es el Liceo Eduardo de la Barra, “El objetivo estaba orientado en 
relevar la imagen de Carmen Gloria Larenas, como estudiante, luchadora social y parte 
de la historia de nuestro establecimiento. A partir de eso, el proyecto tu memoria, per-
mitía reunir todos estos elementos, ya que buscábamos a través de esta memoria, revivir 
escenas del pasado, tales como son: atropellos y defensa de los Derechos Humanos en 
Valparaíso” (R. Fuentes, entrevista, 12 de marzo de 2017).

El uso del pasado se caracteriza por recuperar fragmentos de la temporalidad local 
que no se encuentran disponibles en el espacio público de la historia, memorias que 
requieren de narrativas para ser activadas. La secuencia pedagógica, en este sentido, 
tiene por propósito fomentar en las nuevas generaciones la comprensión histórica de 
las múltiples marcas represivas existentes en el territorio local. Junto a lo anterior, los 
estudiantes lograron ampliar una visión de memorias binarias del pasado reciente, al 
acceder a al marco de memoria asociada a la consistencia ética y de defensa de los 
Derechos Humanos. Stern (2002) comprende al marco de memoria que trata al periodo 
dictatorial desde la pregunta ¿hasta cuándo?, reconoce el golpe como el inicio de una 
historia de violencia, persecución y de limitaciones de un marco de derechos humanos 
para enfrentar al régimen. La juventud de los años 80 adhiere con mayor fuerza a estos 
significados memoriales. 

Las últimas apreciaciones conceptuales, resultan útiles para nuestro estudio, en razón 
que nos indican que la experiencia “Tu memorial” retrata las continuidades y transforma-
ciones de una memoria emblemática de “consistencia ética y defensa de los derechos 
humanos” a través de la imagen de Carmen Gloria, y para promover la activación utiliza los 



30

siguientes nudos convocantes: trabaja con el testimonio de su hermano Gabriel Larenas 
(portavoz), investiga los hechos y las fechas relevantes para el movimiento estudiantil 
de los 80’ (materializa la existencia y los ritos) y sitúa una placa conmemorativa para 
activar un lugar de memoria en el liceo. 

Aproximación al patrimonio

En la dimensión que involucra las aproximaciones al patrimonio cultural, el principio de 
herencia adquiere las particularidades de acercarnos al pasado reciente, entendiendo 
las experiencias traumáticas que engloban las dictaduras latinoamericanas de la se-
gunda mitad del siglo XX, no entrega por sí mismo puentes para salir a su encuentro. 

La prospección territorial, será la estrategia inicial para acercar a los estudiantes al 
estudio del pasado reciente local, y en especial, reconocer su espacio educativo como 
una referencia territorial, en la que también ocurrieron acontecimientos ligados a la 
violación o defensa de los derechos humanos en el periodo dictatorial. Las historias 
locales, permiten la historización de la experiencia vivida, en la perspectiva de la au-
topercepción del devenir histórico, los que son susceptible de ser interpretados por 
los estudiantes para construir narrativas históricas actualizadas. “La parte teórica 
fue difícil de instalar, por ello fue breve y uno de los puntos más débiles. Traspasar los 
conceptos de lo que implica investigar pasado reciente y en el territorio, es una tarea de 
largo aliento. Sin embargo, en la indagación en el territorio, la cosa cambia”. (R. Fuentes, 
entrevista, 12 de marzo 2017).

En materia de significación, se busca acceder al conocimiento de la historia reciente para 
promocionar la defensa de los derechos humanos en la actualidad, con la cercanía y 
empatía histórica de reconstruir la experiencia de vida de un par generacional femenino. 
La principal motivación declarada por el profesor entrevistado, se inscribe en relacionar 
los movimientos estudiantiles del presente con los proyectos reivindicativos de derechos 
sociales de las generaciones anteriores, “Creo que tiene harto que ver con la identidad del 
liceo, esta es una escuela que se caracteriza por estar en todas las batallas sociales, en la 
lucha de los mismos profesores, apoyo a la lucha estudiantil, y cuantas otras, cumplimos 
cien años de existencias, vivimos casi todos los fenómenos que se desarrollan en el siglo 
XX”. (R. Fuentes, entrevista, 12 de marzo 2017). 

Finalmente, el principio de participación se desarrolla a través de una estrategia de 
Aprendizajes Basados en Proyecto (ABP). Los estudiantes van progresivamente dando 
cuerpo a las etapas del proyecto según objetivos, resultados esperados y evaluación de 
cada etapa. En un primer nivel, se acercan al conocimiento conceptual en el taller de 



31

“Historia reciente y memoria”, para luego aplicar lo aprendido en el taller de prospección 
territorial. Los y las estudiantes, en la panorámica histórica y espacial del territorio, 
eligen un acto conmemorativo pertinente a su investigación y al mensaje que se espera 
heredar a las nuevas generaciones. Resulta interesante la elección material definida para 
la conmemoración, puesto se observa una continuidad en la cultura conmemorativa 
instalada en el imaginario por los movimientos históricos de defensa de los derechos 
humanos en nuestro país, tales como son las placas. Esta elección, creemos, se en-
cuentra profundamente relacionada con la idea de monumento, como aquella marca 
intencionada en el territorio a fin de interpelar simbólicamente al ciudadano, y llamarlo a 
reflexionar y aprehender un mensaje de interés colectivo: “Recordamos fraternalmente 
a Carmen Gloria Larenas, ex estudiante de nuestro establecimiento quien fue asesinada 
mientras se manifestaba en contra de la dictadura militar, tu recuerdo nos alienta en la 
búsqueda de la verdad y la lucha por los derechos humanos5”.

Reflexiones finales

Establecidas las referencias contextuales del ejercicio de enseñanza en el marco de 
la cultura histórica, los elementos conceptuales y metodológicos centrales (Pasado 
reciente, Memoria y Patrimonio Cultural) y las referencias metodológicas resultantes 
de una sistematización de experiencias escolares locales, presentamos a modo de 
conclusión, un conjunto de orientaciones pedagógicas que favorezcan la incorporación 
de los ejes de memoria social y patrimonio cultural en la enseñanza del pasado reciente 
desde un enfoque de género:

1.	 Contextualización curricular: comprenden a las adaptaciones intencionadas de 
los contenidos de enseñanza propuestos por el curriculum nacional (saber oficial) 
para incorporar las experiencias vividas depositadas en el territorio local (saber 
marginado), a fin de experimentar la existencia de una diversidad de memorias 
que se encuentran depositadas en el espacio público, y que si bien, poseen un 
sentido territorial subjetivo (espacio y tiempo) son interpretadas bajo marcos 
sociales comunes que condicionan la organización y los sentidos que los recuerdos 
colectivos: facilitar un acceso critico al pasado reciente desde el territorio

2.	 El estudio de la realidad social y la acción en ella: el conocimiento que se adquiere 
de la experiencia territorial (recuerdo u olvidos) tiene que ser retribuido a través 
de intervenciones que promuevan cambios sustanciales en la forma de habitar los 

5	 Texto que forma parte del producto final de la experiencia “Tu memorial”, materializada en 
una placa conmemorativa dispuesta en la entrada del establecimiento educacional. 



32

lugares comunes. En este sentido, el enfoque de la ciudad educadora convoca a la 
escuela a aprender de la reflexión-acción para potenciar el desarrollo de ciudadanías 
activas y memoriales: desarrollar progresivamente capacidades para desplazarse en 
el tiempo con un sentido referencial de búsqueda.

3.	 Aprendizajes basados en proyectos: el trabajo sobre el pasado reciente con uso 
de memoria y patrimonio, requiere intensificar el desarrollo de proyectos escolares 
desde el enfoque constructivista del aprendizaje: los conocimientos previos y la 
experiencia de los estudiantes.



33

Bibliografía

Aroca, Carolina. (2014) .Educación Patrimonial. Valparaíso: Altazor.

Cuesta, Raimundo. (2003). Etnohistoria de la escuela, XII Coloquio Nacional de His-
toria de la Educación (SEDHE). Burgos: Universidad de Burgos-SEDEHE. Pp. 927-938. 
Disponible en: http://epaa.asu.edu/ojs/article/view/1527

Fuentes, Rodrigo. Entrevista semiestructurada, Valparaíso. 12 de marzo, 2017.

Gadamer, Hans-Georg. (1993). El problema de la conciencia histórica. Madrid: Tecnos.

Jelin, Elizabeth. (2002). Los trabajos de la memoria. Memorias de la represión. Madrid: 
Siglo XXI.

Maturana, Carolina. (2017). Nuevos contextos para la enseñanza de la Historia y las 
Ciencias Sociales. Aportes de una sistematización de experiencias escolares con uso 
pedagógico del Patrimonio Cultural y Memoria Histórica”. Tesis para optar al grado de 
profesora de Historia y Ciencias Sociales. Universidad de Valparaíso.
 
Nietzsche, Federico. (2002). Consideraciones Intempestivas. Buenos Aires: Alianza.

Prats, Lloenc. (1997). Antropología y patrimonio. Barcelona: Editorial Ariel.

Rubio, Graciela. (2012). El pasado reciente en la experiencia chilena: Bases para una 
pedagogía de la memoria. Estudios pedagógicos. 38(2), 375-396. 

Rüsen, J. (2009). ¿Qué es la cultura histórica?: Reflexiones sobre una nueva manera 
de abordar la historia. [pp. 3-26]. Disponible en línea: http://www.culturahistorica.es/
ruesen/cultura_historica.pdf 

Stern, Steve (2013). Memorias en construcción: los retos del pasado reciente en Chile. 
Colección Signos. MMDH. Disponible en: http://ww3.museodelamemoria.cl/wp-content/
uploads/publicaciones/STERN/files/assets/basic-html/page1.html

http://epaa.asu.edu/ojs/article/view/1527
http://www.culturahistorica.es/ruesen/cultura_historica.pdf
http://www.culturahistorica.es/ruesen/cultura_historica.pdf
http://ww3.museodelamemoria.cl/wp-content/uploads/publicaciones/STERN/files/assets/basic-html/page1.html
http://ww3.museodelamemoria.cl/wp-content/uploads/publicaciones/STERN/files/assets/basic-html/page1.html


34

Visibilización 
y reconocimiento 
del rol de la mujer en la 
conquista del desierto: 
las cantineras de la Guerra 
del Pacífico

Ana Olivares6

La autora investiga, rescata y difunde a las cantineras de la Guerra del Pacífico, mujeres 
olvidadas injustamente por la historia, y quienes lucharon a la par con los soldados de la 
época, demostrando un heroísmo aún no reconocido por el Estado.

Aspecto histórico

En septiembre celebramos las Fiestas Patrias de nuestro país y en cada poblado se 
realizan emotivos actos y desfiles con la participación de las diferentes fuerzas armadas 
y de seguridad chilenas e internacionales. Con orgullo pasan frente a las autoridades 
los diversos estamentos donde, desde hace algunos años, también lo integran nuestras 
gallardas mujeres.

Las primeras féminas fueron admitidas en el Ejército, en el año 1975, pero solo desde 
el 2002 podían postular a las escuelas politécnicas. En 2010, la Fuerza Aérea de Chile 
(FACH) abrió sus plazas a las mujeres. Y en 2007, la Armada, estricta y tradicionalmente 
masculina, las admite (aunque restringidas a labores netamente administrativas o en el 
área de la salud). Finalmente, en 2010, levantaron sus restricciones para que pudiesen 
ingresar a las diferentes especialidades.

6	 Ana Olivares: vicepresidenta de la Agrupación “Viejos Estandartes de Antofagasta”.



35

Toda esta transformación va de la mano con que, en el año 2000, es designada por 
primera vez una mujer, Michel Bachelet, como Ministra de Defensa y, posteriormente, 
elegida como Presidente de Chile.

Sin duda, en materia de género e integración, se han dado pasos gigantescos, basados 
en nuestra Constitución que otorga a todo ciudadano el derecho a participar en este 
ámbito sin restricción alguna.

Pero ¿cómo y dónde se gestó el interés de las mujeres a formar parte de las Fuerzas 
Armadas (FFAA), siendo que es un escenario totalmente hostil a las necesidades y for-
mación propias del género? Para responder a esta pregunta, debemos remontarnos al 
año 1837 cuando se desata una de las tantas guerras que ha tenido nuestro país, contra la 
Confederación Perú-Boliviana, donde destacan los nombres de Manuel Blanco Encalada, 
Manuel Bulnes, en la toma de Pan de Azúcar y victoria de Yungay, en tierras peruanas.

Allí se hace presente por primera vez una mujer que cumplió deberes como informante, 
mensajera, estratega, enfermera y soldado: la cantinera sargento Candelaria Pérez, 
grado militar que le otorgó el General Bulnes en reconocimiento a su importantísima 
labor en la contienda.

A pesar de los honores recibidos a su regreso en 1839, su ascenso a subteniente y a la 
obra teatro “La acción de Yungay” que le daba tributo a su valor, Candelaria vive sola 
y pobremente con una pensión de $17 (los soldados recibían $40 y más), que sólo le 
alcanzaba para pagar una pieza y donde las monjas del convento de La Merced le daban 
alimentación. Muere en 1870, atormentada con dolores insoportables y una parálisis 
severa. Solo 5 personas acuden a su funeral.

A pesar de su triste final, su coraje y bravura fue transmitido a nuestras mujeres 40 
años más tarde, cuando se inicia otro conflicto con los países limítrofes, la Guerra del 
Pacífico (Guerra del Salitre o del Desierto).

Por años, el ejército contaba con cantineros, quienes estaban a cargo de la logística, 
intendencia y demás menesteres. Es por ello que al principio hubo un fuerte rechazo a 
que las mujeres se unieran como “cantineras”.

Este término proviene de la palabra “cantina”, pequeña tienda de comestibles, bebidas 
y diversos objetos como artículos de limpieza, papel, etc. La cantinera, además, debía 
atender a los soldados enfermos, cuidar su alimentación, a los heridos en la batalla y 
proveerlos de municiones. Todo esto aparte de sus labores habituales de costureras, 
lavanderas y cocineras.



36

Aunque el alto mando no veía con buenos ojos el gran interés de las mujeres por unirse 
al ejército, aludiendo que provocaban distracción, problemas de disciplina y moralidad, 
eran una boca más que alimentar y que no tendrían los cuidados necesarios durante 
los embarazos, algunos comandos informaron que eran un elemento necesario para 
acompañar al ejército prestando sus servicios, por lo que finalmente se normó al res-
pecto, determinando lo siguiente:

Se aceptaron de una a cuatro por regimiento, de preferencia, soltera, aunque la mayoría 
eran esposas de los soldados y de reconocida juiciosidad, moralidad y buenas costumbres.

Pese a las dificultades administrativas a las que se enfrentaron estas mujeres, sumán-
doles las inherentes de la geografía del desierto como las de soportar las oscilaciones 
de temperaturas, largas caminatas, realizar múltiples labores, sufrir acosos, etc., sus 
motivaciones fueron más fuertes para unirse a las líneas: acompañar a esposos e hijos, 
espíritu de servicio y amor a la patria.

La mayoría de ellas provenían de Santiago y Valparaíso, perteneciente a la clase media/
baja. Las mujeres de clase media-alta se dedicaban a otros menesteres propios de una 
“mujer” del siglo XIX. Estas eran de contribuir a la fabricación de vendas, bordado de 
estandartes, talleres de costura de los uniformes, recolección de libros, organizar ac-
tividades y reunir dinero que estaba destinado a la mantención de casas de acogidas 
a viudas y huérfanos de soldados muertos en batalla, sociedades de beneficencia, 
hospitales, bancos de sangre, etc. 

Las más destacadas en este ámbito fueron Juana Ross de Edwards (esposa de Agustín 
Edwards Ossandón, diputado de Valparaíso), Isidora Goyenechea de Cousiño (hija del 
dueño de la mina de plata de Chañarcillo y esposa de Luis Cousiño, industrial de la mina 
de carbón de Lota), Rosa Aldunate de Waugh (nieta del general Carrera), Dolores Vicuña 
de Morandé (hermana del historiador Benjamín Vicuña Mackenna).

También se reconoce como cantinera ad honorem a María Flor Cádiz de Riviera, casada 
con el capitán de Ejército Juan Ramón Rivera Moya, ya que tuvo una brillante partici-
pación sin haber ido presencialmente a la Guerra del Pacifico. Participó a los 37 años 
desde su ciudad Talca, recibiendo, cuidando, sanando y dando cobijo a las docenas de 
talquinos y chilenos que volvían del conflicto. Hoy sus restos descansan en un nicho 
olvidado del Cementerio de Talca.

Tampoco podemos dejar de mencionar a Delfina Cruz de Pinto, esposa del Presidente 
de la época Aníbal Pinto, quien tuvo una intervención política, acto totalmente alejado 
para las féminas de aquellos tiempos, pero muy necesario en el siguiente contexto: El 



37

ministro de Guerra en campaña, Rafael Sotomayor, habría anunciado su intención de 
dejar la cartera aludiendo problemas de salud. De diversas formas se le había tratado 
de hacer que cambiara de opinión, pero él ya lo había decidido. De este modo, como 
último intento, Delfina le escribe una misiva el 8 de diciembre de 1879. Es importante 
mencionar que esta petición se fundamenta en dos aspectos: el primero, Delfina apela 
a su amistad con Sotomayor y, la segunda, como madre, ya que su hijo José María Pinto, 
se encontraba en el Regimiento Esmeralda.

Luego de recibir esta carta, Sotomayor desiste de su renuncia y continúa en el cargo 
hasta morir de un infarto cerebral, el 20 de mayo de 1880, en Tacna.

Cantineras insignes

Antes de mencionar a algunas de estas bravas guerreras, es importante comentar que 
dentro de la vasta bibliografía con extensos textos de reconocidos historiadores de la 
época y actuales –entre ellos a Benjamín Vicuña Mackenna, Nicanor Molinare, Pascual 
Ahumada, Gonzalo Bulnes, Diego Barros, Boletines de Guerra–, quienes hasta el día de 
hoy continúan publicando sobre la Guerra del Pacífico, diarios de campaña, memorias, 
diarios, artículos, reportajes, etc., en estos escritos sólo hay algunas citas o pequeños 
párrafos dedicados a contar las historias de las cantineras. Incluso, muchos de sus 
nombres han sido omitidos y no registrados en la documentación oficial del ejército, ya 
que al no pertenecer a la institución (recordemos que su alistamiento fue voluntario), 
protocolarmente no era necesario inscribirlas y solo se registraba su número dentro 
del listado de los pertrechos.

a)	 Irene Morales Infante: nacida en el sector de La Chimba, Santiago, con 14 años se 
unió al 3ro de Línea, luego de ser descubierta como infiltrada dentro de los solda-
dos, ya que se cortó el pelo y cubrió sus curvas para no ser expulsada. Debido a sus 
valerosas acciones, es nombrada oficialmente cantinera, otorgándole, además, el 
grado de sargento. Se encuentra en batalla en Pisagua, Dolores, Los Ángeles, Tacna 
(entrando montada en caballo, levantando su fusil y gritando ¡Viva Chile!), Chorri-
llos, Miraflores. Además de su bravura en combate, es reconocida por los mismos 
soldados atendidos por ella como un ser amable y alegre, llamándola “Ángel de la 
Caridad”. Muere de pulmonía, pobre y sola en el Hospital San Borjas en 1890.

b)	 María Quiteria Ramírez: proveniente de Illapel, con 31 años. Se hace muy amiga 
de Irene Morales. Se enrola en el 2do de Línea bajo el mando de Eleuterio Ramírez. 
Estuvo en Pisagua, Dolores y en el desastre de Tarapacá, donde es tomada prisionera 
y obligada a realizar la caminata, junto a los demás prisioneros chilenos, hasta Arica. 



38

Luego del asalto y toma del Morro, es liberada y continúa sus labores. De regreso 
a Chile, ya muy enferma del hígado, trabaja como lavandera y se casa con otro 
soldado veterano de Chacabuco. Muere en Ovalle, en 1929. Hoy en día, su uniforme 
se encuentra en los depósitos del Museo Histórico Nacional, y es el único que se 
conserva de una cantinera.

c)	 Filomena Valenzuela: copiapina y de situación acomodada, decide unirse al Regimiento 
Atacama, siguiendo a su esposo, quien era el director de la banda. Su participación fue 
tan destacada, que luego del desembarco en Pisagua le otorgaron el grado de subte-
niente del ejército. Luego de Dolores, Los Ángeles, Tacna y Miraflores, regresa a Chile, 
siendo ovacionada. Ingresa a una compañía de teatro como cantante y recitadora, 
condiciones que también puso en práctica mientras estaba en campaña. Alegraba 
la vida de los soldados montando pequeñas obras de teatro, variedades y arengas 
para levantarles el ánimo. Era llamada con mucho cariño como “La Madrecita”. Muere 
en Iquique, en 1924 y luego sus restos fueron trasladados hasta el mausoleo de los 
veteranos de Atacama en Copiapó, con todos los honores que el protocolo indica.

d)	 Juana López: se une al batallón de Valparaíso, siguiendo a su esposo y sus tres hijos. 
Todos mueren en batalla. A pesar de tan grande dolor, se mantiene en su puesto 
hasta la entrada del ejército a Lima, en enero del 1881. Llevaba consigo una espada 
que arrebató a un oficial enemigo en cuya hoja escribió: “Recuerdo de Juana López. 
Como cual espada vencedora con que vengó su sentimiento como hizo valerosa-
mente Judit a Holofernes. ¡Viva Chile sobre esta espada que nunca jamás Chile sea 
vencido! También espero que la persona chilena les cautiva la esperanza, con ella 
misma lo último”. Al Igual que el uniforme de Quiteria, esta espada se encuentra en 
exhibición del Museo Histórico Nacional. Sus restos descansan en una tumba del 
cementerio General de Santiago. 

e)	 Especial mención tienen las muertas en Tarapacá: Leonor Solar, Rosa Ramírez, Susa-
na Montenegro. Otros nombres recuperados desde la epopeya de esta guerra son: 
Carmen Vilches, Josefa Herrera, Eloísa Poppe, Clara Casados, María la chica, Juana 
Soto, Dolores Rodríguez, Matea Silva, Mercedes Debia, Juana Alcaíno, Manuela Peña, 
y las nunca nombradas caídas en la Concepción.

Reconocimiento

Como ya se ha mencionado sutilmente mientras conocíamos algunas historias de estas 
mujeres, ellas nunca recibieron compensación económica después de regresar de la 
guerra, y si alguna recibió, tampoco fue la misma cantidad que a los demás veteranos. 



39

Testimonio de aquello, lo encontramos en una carta que envió María Quiteria Ramírez 
a sus superiores, de cual jamás recibió respuesta, y luego de informar en qué acciones 
estuvo presente, indicaba en su parte final lo siguiente:

“…Vengo ahora señor en solicitud de los sueldos o recompensas en que puedo 
ser acreedora por los servicios que he prestado en el Ejército y suplico a US. pida 
informe a los Jefes de mi Regimiento que actualmente están en Santiago mi 
Coronel Don Miguel Arrate, mi Mayor Sr. Don Pedro Nolasco del Canto. Quedaré 
eternamente agradecida de cuanto se haga por mi, viviendo hoy día como vivo 
en la mayor indigencia. Es Justicia. María Quiteria Ramírez”.

Terminada la guerra luego de cinco largos años, donde se estima un número de bajas de 
10.000 soldados, quienes quedaban registrados en los partes de guerra luego de cada 
batalla, junto a los heridos, prisioneros, desaparecidos, transferidos, etc.. no existe tal 
registro de las mujeres que corrían la misma suerte.

Es sabido que luego de obtener la victoria de nuestro país, el sentido nacionalista 
invadió nuestras plazas, calles, escuelas y monumentos con los nombres de nuestros 
héroes. Es así que en cada poblado, comuna y región existe a lo menos una estatua 
o avenida principal que lleven los nombres de Arturo Prat, Eleuterio Ramírez, Manuel 
Baquedano, Ignacio Carrera Pinto, Luis Cruz Martínez y otros; además de días con-
memorativos de cada una de estas hazañas históricas, como el 14 de febrero (des-
embarco de las tropas chilenas y reivindicación de Antofagasta a territorio chileno); 
23 de marzo (Batalla de Topáter); 21 de mayo (Combate Naval de Iquique); 7 de junio 
(asalto y toma del Morro de Arica); 9 y 10 de julio (batalla de La Concepción); 2 de 
noviembre (desembarco en Pisagua), y 27 de noviembre (batalla de Tarapacá), entre 
las más conocidas. Todos los honores para nuestros nuestro héroes varones, quienes 
dieron su vida por nuestro país y que se ganaron justamente cada reconocimiento, y 
cuentan con reconocimiento histórico materializado en los libros de historias, museos, 
monumentos, actos conmemorativos, imponentes mausoleos, etc…y ¿las mujeres, las 
cantineras? ¿Acaso por ser “mujeres” su valor, su inmolación no tiene el mismo valor 
para ser catalogadas “heroínas” y merecedoras de libros que cuenten sus historias, 
de nombres de calles? Aunque este último aspecto es casi imposible si ni siquiera se 
menciona sus nombres.

Nuestras mujeres chilenas, soldados voluntarias de la Guerra del Pacífico han sido 
violentadas por 138 años, pasando a llevar sus derechos cada vez que no se les hace 
visibles en los anales de nuestro patrimonio histórico. Es cierto que el contexto his-
tórico del siglo XIX no les daba tregua. Sin embargo, ni con el pasar del tiempo se ha 
enmendado este “olvido”.



40

9 y 10 de julio 1879, batalla la Concepción, 77 héroes chilenos que combatieron contra 
1.300 peruanos. Sus nombres escritos en cada monumento dedicado a ellos. ¿Qué diría 
usted si le digo que no fueron 77, sino 82? En esa epopeya también se encontraban tres 
mujeres, un niño y un recién nacido. Ellas lucharon, defendieron y cuidaron a los heridos 
y fueron quemadas y masacradas ¿Dónde están sus nombres?

27 de noviembre, batalla de Tarapacá, muere valientemente el teniente coronel Eleute-
rio Ramírez, pero no muere solo, tres cantineras lo acompañaron, se quedaron con los 
heridos, en cumplimiento de su deber. “La Rosa y la Leonor” fueron quemadas, otras 
tomadas prisioneras, como María la Grande, y otras, como “la Susana”, torturadas, 
masacradas, cortaron sus pechos y muertas en picas de bayonetas de fusiles. ¿Dónde 
están sus monumentos? 

Experiencias

Es así que –con un sentimiento de injusticia que no se debe prolongar– es que visto 
mi uniforme representándolas en cada actividad que se me da la oportunidad para 
visibilizarlas y dar a conocer sus valientes historias.

a)	 En el trabajo comunitario, por medio de: desfiles conmemorativos; charlas histó-
ricas; tour patrimoniales por el Cementerio General de Antofagasta, Mejillones y, 
próximamente, en Taltal; ferias comunitarias de divulgación y difusión; lanzamiento 
del libro “Las Cantineras” y de la obra de teatro homónima; alegorías y recreaciones 
históricas; declamación de poemas escritos para ellas; entrevistas de radio y tele-
visión regionales, etc.

b)	 Y con las máximas autoridades de nuestro país: solicitamos formalmente a la señora 
Presidenta que se declare un día conmemorativo exclusivo y un monumento que 
sea replicado en cada lugar natal de las cantineras. Esta petición fue derivada al 
Ministerio de Defensa. Luego de que el ministro de Defensa, José Antonio Gómez, 
aprobara la gestión, es que se está trabajando en una propuesta de proyecto de ley 
para que quede establecido en nuestro país.

Confiamos que los argumentos históricos, sociales, bibliográficos, fotográficos, etc., 
abran los ojos a quien corresponda para entregarles a estas mujeres chilenas lo que se 
ganaron luchando de igual a igual a los hombres y que se les ha negado por 138 años.

Mientras tanto, continuaremos buscando, rescatando, divulgando, recreando y reali-
zando toda acción que ayude a llevar al consciente colectivo de nuestro país, el Chile 



41

moderno que hoy conocemos, ya que ha sido forjado no sólo por hombres pirquineros, 
empresarios, soldados, sino que también por esta minoría de mujeres que siguieron 
a sus hombres a territorio hostil y cuyas historias y fortalezas tienen igual o mayor 
trascendencia, ya que el escenario donde estuvieron no estaba hecho para ellas. 



42

Violeta Parra
como referente
de transgresión e innovación 
en la tradición: prácticas 
educativas con enfoque 
de género en su museo

Esteban Torres7

El Área de Educación, Mediación y Audiencias del Museo Violeta Parra plantea que el 
enfoque de género debe estar presente en todas las prácticas de educación diseñadas 
y ejecutadas para y con sus visitantes. 

Desde su creación el año 2015, el Museo Violeta Parra, espacio concebido para la pues-
ta en valor y preservación del legado material e inmaterial de una de las artistas más 
destacadas del país, cuya nutrida creación en diferentes ámbitos del conocimiento, así 
como también su intensa biografía, han servido como referencia de conducta y ejemplo 
de actitud, tanto en Chile como en el resto del mundo, o bien han generado controversia 
por desestructurar los convencionalismos de su época, que en muchos casos siguen 
vigentes en la actualidad, pero que es importante visibilizar y cuestionar para modificar.

Nuestra Área de Educación, Mediación y Audiencias se inserta en el panorama de la edu-
cación en museos a nivel nacional, esforzándose por desarrollar una diversa propuesta 
de actividades que inviten e incentiven la participación de distintos agentes sociales, 
comprendiendo las diferencias y especificidades de las audiencias de forma particular, 
según sus necesidades cognitivas y de accesibilidad, dando a conocer transversalmente 

7	 Esteban Torres Hormazábal: Licenciado en Historia del Arte, Gestor Cultural y Museógrafo. 
Jefe de Educación, Mediación y Audiencias en Museo Violeta Parra, también desarrolló el 
Área de Educación y Extensión del Museo de la Moda.



43

la obra musical, visual, literaria, como la biografía de Violeta Parra, destacando su rele-
vancia en el ámbito nacional e internacional, contribuyendo así con la responsabilidad 
institucional de preservación de su inmenso legado.

Como institución encargada de preservar su memoria, además de ser un museo con un 
espíritu público, constructivo y conectado con su realidad política, consideramos que el 
enfoque de género debe estar presente en todas las prácticas de educación diseñadas 
y ejecutadas para/con nuestros visitantes. 

De esta manera, aportamos y ponemos en evidencia las construcciones sociales pa-
triarcales predominantes durante el tiempo en que vivió la artista entre 1917 y 1967, y 
de cómo éstas fueron mutando o perpetuándose hasta las condiciones actuales de lo 
que entendemos por roles de lo femenino y masculino, estimulando la conformación 
de identidades más abiertas, respetuosas e igualitarias para el futuro.

Los museos, como espacios al beneficio de la sociedad, resultan fundamentales para 
dinamizar el pensamiento crítico, la reflexión y participación, en este caso particular 
con respecto a los derechos y oportunidades de las mujeres, fomentando la tolerancia 
y reconociendo la diversidad en esta materia. 

Violeta Parra sin ser feminista declarada, pero con una actitud disruptiva entendida en 
su contexto social, proyecta un mensaje claro a nuestros tiempos sobre cómo la mujer 
puede prevalecer ante las adversidades que la vida le pone en frente, destacándose 
con una personalidad admirable en todos los terrenos que recorrió–siempre de forma 
autodidacta e independiente– muchos de ellos, espacios de dominio exclusivo de 
hombres hasta su incursión.

Por medio de diferentes experiencias de capacitación de personal, desarrollos espe-
cíficos de recorridos mediados u otras acciones y reflexiones de su área de educación, 
como el proyecto de itinerancia La Maleta de Violeta, el museo incorpora consciente 
y constantemente en sus prácticas, estos temas como parte de su política educativa, 
tratando de emular su espíritu libre, transgresor, innovador y socialmente comprometido.

Estudio de público

Es complejo partir hablando desde las estadísticas. Sin embargo, es necesario para que 
conozcan a nuestras audiencias no sólo desde la interpretación y especulación subjetiva 
que parece evidente. Para entender el contexto y características de nuestro público, 
utilizamos los diversos estudios que hemos desarrollado desde la apertura del museo. 



44

Estos datos duros y fríos nos permiten conocer de forma concreta lo que a simple vista 
parece una obviedad, las características y la relevancia que para nosotros tiene la mujer, 
los temas de género y la defensa de los derechos humanos.

Nuestro público objetivo es mayoritariamente femenino, adulto, entre 25 y 36 años, 
chilena. Sin embargo, la figura de Violeta Parra se encuentra arraigada en el corazón de 
Chile e Iberoamérica, sin distinción de sexo, edad o estrato socio/cultural.

El 80% del equipo del museo es mujer, al igual que 16 de las 20 voluntarias y pasantes 
son mujeres que actualmente nos apoyan de manera esforzada y comprometida, an-
tecedentes interesantes para comprender que en nuestro museo son mayoría, es más, 
nuestra actual directora es mujer.

Capacitación de funcionarios

Como parte de la etapa inicial y ejecución de nuestra política educativa, pese a ser una 
institución privada sin fines de lucro que no depende de la Dirección de Bibliotecas, 
Archivos y Museos, en junio de 2016 participamos invitados al programa de capacitación 
desarrollado por ellos llamado “Género a Domicilio”. Consideramos fundamental que para 
educar, debemos educarnos, y esta experiencia de intercambio nos entregó herramien-
tas teóricas y prácticas sobre como incluir el enfoque de género en nuestro espacio.

Desarrollo de visitas educativas

En actualidad tenemos diez programas diferentes, diseñados específicamente para 
vincularnos realizando mediaciones con nuestro público de la educación formal, tra-
bajando desde el nivel inicial a superior.

Nuestra metodología de trabajo, que apela a ser una experiencia en el espacio museal, 
que incluye recorridos por las salas, poniendo énfasis en ciertas obras seleccionadas 
para relacionarlas con temas específicos de los programas del ministerio, entre los 
que se incluyen el de género. Estas visitas educativas culminan con una experiencia 
de síntesis del conocimiento por medio de prácticas artísticas colectivas, que tienen 
resultados únicos e irrepetibles, además incluyen preguntas abiertas para estimular el 
dialogo, el debate y la crítica por parte de las y los participantes.

Las visitas nos permiten “Decir lo Indecible”, lo que muchas veces en el aula no es 
tema, ya sea por falta de tiempo y prioridad a los contenidos académicos evaluados, 



45

por criterios personales y/o valóricos de los docentes y lo que es peor aún, por temas 
editoriales de algunos establecimientos.

Un ejemplo es la visita educativa denominada “Con Violeta reconozco mis derechos” 
para el segundo ciclo de Educación Básica, programa desarrollado colaborativamente 
con docentes que trabajaran con esos estudiantes, invitados por convocatoria abierta 
el año 2017 en nuestras jornadas denominadas Desarrollos Pedagógicos Participativos.

En momentos del recorrido tratamos el tema de la igualdad de los derechos de las 
mujeres y la puesta en valor de su rol como agentes sociales fundamentales.

Cuando dialogamos sobre la obra El Circo, tratamos pasajes de su biografía, narrando la 
experiencia familiar con sus hermanos en este mundo artístico popular, lleno de oficios, 
música y felicidad. Sin embargo, también abordamos otros ámbitos más complejos, como 
el trabajo infantil, que en el periodo y panorama rural del Chile en que vivió Violeta Parra 
era lamentablemente habitual. Con estos elementos, usando su propia voz, ponemos 
en tensión al visitante y le invitamos a dar su opinión sobre el siguiente texto extraído 
de su Autobiografía en Décimas.

No existe empleo ni oficio
Que yo no lo haiga ensaya’o
Después que mi taita ama’o
Termina su sacrificio,
No me detiene el permiso
Que mi mamita negara,
De niña supe las claras
Qu’el pan bendito del día
Diez bocas lo requerían
Hambrientas cada mañana.

Y que iba hacer mi mamita
Con tanto pollo piando,
El mayorcito estudiando
Las ciencias matemáticas;
Benhaiga l’hora maldita,
Me digo muy irancunda,
La aguja se desenfunda,
La máquina se zancocha,
La costurera trasnocha
Como guitarra fecunda.



46

Niñas y niños hacen sus comentarios sobre esta u otra décima o canción relacionada, 
generando un proceso de reflexión y dialogo que los lleva a camparlo con su propio 
contexto de vida, el mediador les recuerda cuáles son sus derechos como niño en esta 
materia, la importancia que los conozcan y defiendan.

También se recalca la figura de la madre, como esforzada sostenedora familiar, ante la 
ausencia paterna luego de su fallecimiento, dando cuenta de su carácter aguerrido y 
trabajador, lo mismo que heredó Violeta, según señalan estás décimas.

En este recorrido también ponemos como tema de discusión la capacidad de la mujer, 
en la realización de diversas actividades, de igual forma que los hombres, utilizando 
como ejemplo la interpretación del guitarrón chileno y la transmisión de su saber en 
la cultura popular, en un contexto tradicional patriarcal. La Violeta se ganó a porfía y 
cariño el saber de bellos versos a lo humano y lo divino de los viejos cantores de la zona 
central del país, en casos prejuiciosos y celosos de su arte, como relatan pasajes de su 
libro Cantos Folclóricos de Chile.

El derecho a participar en actividades deportivas, artísticas y recreativas para desa-
rrollar al máximo sus habilidades, también es puesto en valor, siendo Violeta Parra un 
referente de transgresión a la tradición, por ser una de las primeras en aprender su uso y 
empaparse del trasfondo cultural de este instrumento, gracias a su carácter incansable 
y testarudo, a la hora de salir a rescatar el folklor.

Posteriormente, niñas y niños pasan a la práctica artística y desarrollan un afiche 
colectivo, con materiales diversos y en su mayoría re utilizados, entendido como un 
medio de comunicación o difusor de sus demandas y defensa de los derechos que ellos 
consideran fundamentales.

Talleres

En este aspecto, consideramos importante que se transgredan los límites, restriccio-
nes o asociaciones hetero normativas vinculadas a ciertas actividades u oficios, que 
habitualmente están relacionados a hombres o mujeres. Uno de estos es el tejido, 
que pese a ser una tradición presente en gran parte de las culturas del mundo, con 
ejemplos de hombres tejedores en Chile como los de la zona de Cardonal en la Región 
del Maule, pero generalmente es enmarcadocómo una práctica artística femenina. 
Ya que vinimos a “Decir lo Indecible”, quiero preguntarles ¿a qué hombre en algún 
momento sus pares no lo trataron de (o insinuaron ser) “maricón” por siquiera inte-
resarse en este tipo de prácticas?



47

Más que “Decir lo indecible”, hicimos los que para algunos podría resultar inaceptable, 
impropio o fuera de lugar y nos bastó con subvertir la norma en nuestra convocatoria 
para provocar y generar una tensión de la estructura social.

Para ello invitamos a participar vía inscripción abierta a un grupo de quince hombres 
a un taller de tejido para varones, que fue realizado por uno de nuestros voluntarios, 
Roberto Cabrera, quien lo aprendió por medio de la transmisión oral familiar.

Los resultados de convocatoria fueron increíbles, dándose una instancia de dialogo, 
aprendizaje y conocimiento colectivo significativo, donde hombres de todas las edades 
compartieron y aprendieron los puntos básicos de la técnica. 

Los museos son espacios en los que se puede generar pequeñas transformaciones 
a los paradigmas por medio de gestos simbólicos que los provoquen, y este taller a 
lo menos nos permitió argumentar, en primer lugar el interés que genera de forma 
concreta esta práctica ancestral y ,en segundo desencajar intencionalmente el pre-
juicio que se le asocia. 

Visita mediada con enfoque de género

Desde 2015 tenemos disponible como parte de nuestra oferta de visitas al museo una 
desarrollada con enfoque de género, que inicialmente realizamos para el Día Internacional 
de la Mujer, pero que consideramos como deber poner a disposición de forma electiva 
y permanente para ser solicitada por los grupos de personas que quieran visitarnos 
previa reserva.

Esta propuesta educativa pensada para público general ponemos en la mesa de debate 
temas como la maternidad y la desigualdad de género.

Para eso, utilizamos como recurso la pintura Velorio del Angelito, donde develamos la 
importancia del rol como artista y gestora cultural de Violeta Parra. Sin embargo, para 
los convencionalismos de su época en muchos casos estaban considerados por sobre 
su rol maternal, lo que claramente era un juicio valórico equivoco.

Esta obra hace referencia, por un lado, a un tema de carácter personal: el cómo Violeta 
Parra se ve enfrentada a la disyuntiva de salir del país con la importante misión que 
ella misma se trazó, la de dar a conocer al mundo la cultura de Chile y no ceder ante las 
presiones sociales de cumplir su rol de esposa y madre de familia. 



48

Esta determinación le significará un alto costo, que además generó más tarde un senti-
miento de culpa por la muerte de su hija Rosita Clara, quien falleció durante su ausencia 
mientras estaba de viaje en Europa, en 1955, cuando fue invitada a Varsovia. Este último 
punto también se puede ver reflejado en su canción “Verso por la niña muerta” que en 
una de sus décimas señala: 

“Cuando yo salí de aquí
dejé mi guagua en la cuna,
creí que la mamita luna,
me la iba a cuidar a mí,
pero como no fue así,
me lo dijo en una carta
pa’ que el alma se me parta,
por no tenerla conmigo,
el mundo será testigo,
que he de pagar esta falta.”

Por otra parte, nos muestra nuevamente a una mujer que incursiona dentro de los oficios 
populares como es el del canto a lo poeta, entonando lo que constituyen los “cantos 
por el niño muerto” o “Cantos por angelito”, en este rito mortuorio u otros destinados 
exclusivamente a la mujer como las “arregladoras de angelito” como su amiga Rosa 
Lorca de la comuna de Barrancas.

La Maleta de Violeta

Nuestro proyecto de itinerancia educativa nos ha permitido instalar estos temas fuera 
del espacio museal, muchas veces en establecimientos educacionales particulares con 
un enfoque religioso o tradicionalista o sitios tan diversos donde no son considerados 
como es el caso de la cárcel de hombres o centros del Servicio Nacional de Menores 
(SENAME), permitiendo establecer interesantes diálogos con sus participantes.

El proyecto incluye el desarrollo de una bitácora de viaje por parte del equipo de mediación 
que nos sirve, además de dejar un registro de nuestra experiencia individual que poste-
riormente buscaremos publicar para divulgar el trabajo y se conozca la profundidad de 
esta labor, emulando de forma simbólica el espíritu nómade y cronista de Violeta Parra.

De esta bitácora, llena de anécdotas y momentos complejos como la de cualquier viajero, 
han salido pequeños relatos que ponen en evidencia temas de género que muestran estas 
tensiones cotidianas que es importante identificar, visibilizar para poder darle un giro.



49

Quiero destacar el relato de nuestra mediadora cultural, colega y amiga viajera, 
Natacha Osorio, para el realizado a un centro cerrado de SENAME, que devela los 
cuestionamientos y problemáticas del equipo en su quehacer del día a día con res-
pecto a este tema:

“En un principio a esta salida irían solo Esteban y Nicolás, ya que no sabíamos si era 
pertinente que una de nosotras fuera al centro de reclusión, ya que era de adultos 
(no tenía idea de que SENAME atendía adultos) y solo hombres, quizás una mezcla 
entre prejuicios y micro-machismos que nos quedaban instaurados, al llegar la van 
a buscar al equipo llegaron dos encargadas del centro – mujeres- conversé un rato 
con ellas mientras esperaban a los chicos y me contaron que el espacio y los jóvenes 
estaban muy emocionados por la visita, así que en menos de un segundo me dieron 
vuelta y me convencieron, así que como tenía todo lo necesario en mi banano, solo 
me subí y partimos…. En el camino, y por WhatsApp le avisé a Lorena que me había 
ido con la maleta.

Cuando llegamos en la entrada estaba lleno de perritos, así que yo estaba bien entre-
tenida, entregamos nuestras cédulas de identidad y guardamos todo – no podíamos 
entrar con cosas de valor, lentes, celulares ni nada que no estuviera registrado como 
material para la actividad…. Nos sacamos la foto de partida, con uno de los perritos 
en brazos y partimos. Nos revisaron en una sala de gendarmería (supongo que eran 
eso) y ahora si estábamos dentro. Pasamos por distintos sectores y trabajamos solo 
con uno, tenían jardines y murales pintados por ellos mismos en los talleres que les 
imparten, entramos a una pequeña sala donde nos presentamos y dimos a cono-
cer el documental, desde esto mismo, a partir de las preguntas que comenzaron a 
realizar partimos con la mediación, algo que supongo que realmente tenía sentido 
para ellos, porque en el docu la Violeta cuenta que hacía las cosas para no aburrirse, 
que todo lo hacía de una manera muy instintiva y rodeada de precariedad. Esta vez 
no hubo taller, ya que no podíamos ingresar lanas ni agujas…. Así que al terminar 
de conversar salimos de la sala y había una mesa llena de galletitas, torta, jugos y 
bebidas – aprovechamos de comer y conversar de manera más cercana con los chicos, 
varios vivían cerca de mi casa así que por ahí empezamos, estaban muy entretenidos, 
porque convivencias y actividades de ese tipo no las realizaban constantemente.

Para finalizar (o puede ser que esto haya sido antes de la comida, pero no me acuerdo 
bien de la temporalidad), realizamos un círculo donde los profesores y encargados 
del centro agradecieron la visita y la disposición de los jóvenes, ellos a su vez, tenían 
preparadas varias sorpresas, poemas y trabajos en pirograbado realizados por ellos 
mismos, eran nuestros regalitos y ellos por trabajar eso obtuvieron unas preciadas 
barras de chocolate”.



50

Canciones que se pintan

Dentro de la diversidad del proyecto de arte mural colectivo público que realizamos en 
la explanada de nuestro museo, donde diferentes grupos de personas que reflejan la 
diversidad de nuestro público, desde grupos de todos los segmentos de la educación 
formal, personas en situación de discapacidad, y público general de nuestros talleres, 
se representaron 25 canciones del repertorio más reconocido de Violeta Parra.

En esa diversidad, invitamos al colectivo feminista La Perra Negra de la Universidad 
Metropolitana de Ciencias de la Educación quienes realizaron el mural sobre el tema 
“Me gustan los estudiantes” que refleja desde su perspectiva el alma de esta canción 
y visibiliza las luchas de todas las estudiantes del país por el derecho a la educación 
pública, gratuita y de calidad que todos anhelamos. 

Síntesis

En resumen, creemos que la presencia de forma habitual de la incorporación del 
enfoque de género en nuestras prácticas educativas nos hace un museo social, 
preocupado de realizar pequeños cambios que tal vez no sean tan relevantes para 
los índices de evaluación de nuestro desempeño, pero que significan de forma real y 
concreta un compromiso por cumplir nuestra responsabilidad de hacer este espacio 
un lugar de mayor igualdad, accesibilidad para todos y entendido desde la perspectiva 
de derecho ciudadano.



51

Bibliografía

Alderoqui, S. y Pedersoli. 2011. La Educación en los Museos: De los objetos a los visi-
tantes. Editorial Paidós, Buenos Aires, Argentina.

Maillard Mancilla, Carolina; Ochoa Sotomayor, Gloria; Solar Arranz, Ximena; Su-
therland, Juan Pablo, Julio 2012. Guía para la incorporación del enfoque de género en 
museos. Dirección de Bibliotecas, Archivos y Museos, Santiago, Chile.

Parra, Violeta. 1998. Décimas. Autobiografía en verso. Editorial Sudamericana. Buenos 
Aires, Argentina.

Parra, Violeta, 1979. Cantos folclóricos chilenos. Editorial Nascimento. Santiago, Chile



52

Mesa 2:
Cuestiones públicas



53

Experiencias 
conjuntas entre 
investigación arqueológica, 
escuela y museo en la localidad 
de Hughes, Santa Fe

Soledad Biasatti, Fernán García,
Germán Giordano y María Belén Molinengo8

El equipo de investigadores desarrolla un proyecto que propone una apertura de la disciplina 
arqueológica, que integra la mirada de múltiples actores de la comunidad, entendiendo 
la construcción participativa y colectiva de la memoria como una acción con profundas 
implicancias culturales y políticas, más allá de los objetos y de la recuperación de un pasado 
más o menos lejano.

Introducción

La arqueología, (…) es arma de liberación cuando descubre las raíces históricas de los 
pueblos, enseñando el origen y carácter de su condición de explotados; es arma de libe-
ración, cuando muestra y descubre la transitoriedad de los estados y las clases sociales, 
la transitoriedad de las instituciones y las pautas de conducta. Es arma de liberación, 
cuando se articula con las demás ciencias sociales que se ocupan de los problemas 
de hoy, y muestra la unidad procesal de la historia en sus términos generales y en sus 
particularidades regionales o locales (Lumbreras 1981).

8	 Soledad Biasatti: profesional del Centro de Estudios e Investigaciones en Arqueología y Me-
moria. Facultad de Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de Rosario (CEAM-UNR) 
y del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), Argentina.

	 Fernán García, Germán Giordano y María Belén Bolinengo: profesionales del Centro de Es-
tudios e Investigaciones en Arqueología y Memoria. Facultad de Humanidades y Artes de la 
Universidad Nacional de Rosario (CEAM-UNR), y del Área de Antropología y Paleontología, 
Museo Provincial de Ciencias Naturales “Dr. Ángel Gallardo”, Rosario, Argentina.



54

El presente proyecto de investigación, se inicia con motivo de la conmemoración de 
los 100 años de la fundación de la localidad de Hughes. Pequeño poblado situado en 
el Departamento General López, Provincia de Santa Fe, República Argentina; que fuera 
declarado como pueblo el 15 de abril del año 1915. Por tal motivo se contactan desde 
las comisiones encargadas de los festejos del Centenario, planteándonos la posibilidad 
de profundizar desde una mirada arqueológica, trabajos históricos realizados años 
anteriores en torno a unas antiguas construcciones, de las más viejas que aún quedan 
en pie por la zona; estas revestían “la importancia de haber pertenecido a la Familia 
Hughes”. La propuesta literalmente fue la siguiente: “Les interesaría poder realizar algún 
estudio en lo que quedó de la vieja estancia Hughes, con lo que ustedes hacen, eso de 
las excavaciones arqueológicas”. Aceptamos el desafío y comenzamos a proyectar una 
investigación a la que titulamos “Desenterrando recuerdos: indagando sobre los cimien-
tos fundacionales de la localidad de Hughes”, que ya lleva dos años de intenso trabajo. 

 La investigación se encuentra enmarcada desde una metodológica propia de la arqueo-
logía histórica, a medida que profundizamos en una historia que, en su gran mayoría, 
aún permanece inédita, emergieron una multiplicidad de problemáticas que nos hablan 
de la complejidad y riqueza que posee el sitio en cuestión. “Cuando los arqueólogos 
combinan la información, recabada a partir de hallazgos cuidadosamente excavados, 
con los registros históricos existentes, se obtiene un panorama muy rico y por lo general 
muy detallado de los siglos más recientes. A través de este proceso, descubrimos gran 
cantidad de cosas acerca de los antecedentes históricos del mundo que habitamos. 
Aprendemos de nosotros mismos al aprender sobre las innumerables personas que nos 
antecedieron.” (Orser en Gómez Romero 2007:7).

Los ejes que abordamos, entre otros, se desarrollan con relación al avance de las fron-
teras y el genocidio de pueblos originarios (habitantes ancestrales de estos parajes); 
la especulación de grandes terratenientes que, ya desde 1856, se interesaron por estos 
territorios adquiriendo miles de hectáreas; la historia de vida de aquellos primeros 
criollos y gringos que comenzaron a trabajar la tierra y se aquerenciaron generando allí 
un enclave productivo, modelo para el sur santafesino en la década del 80 del siglo XIX. 
Ya en el siglo XX, específicamente al año 1906, la firma de tierras Hughes y Cía., compra 
1,5 leguas cuadradas de terreno (4.050 Hectáreas) a la empresa Inglesa Durham S.A. 
Durante el periodo que dicha firma comercial se hace cargo de la estancia, analizamos, 
por un lado, la donación de los terrenos para la conformación de la traza del pueblo; y 
por el otro, entrevemos lo que será una intensa disputa por el territorio. Destacando los 
movimientos de luchas y resistencias de los peones rurales, quienes disputaron su legítimo 
derecho a la propiedad de la tierra. Este desandar nos conduce al presente, en pleno siglo 
XXI, tratando de comprender y colocar en tensión la vida del chacarero; refiriéndonos 
aquí a ese pequeño productor que sufre los embates del monopolio de los agro-negocios.



55

Nuestras prácticas arqueológicas, como acciones políticas

Nos proponemos investigar, reflexionar y promover el estudio e intercambio de expe-
riencias desde la antropología hacia diferentes problemáticas de la arqueología que 
contemplen las relaciones de la materialidad con la memoria, así como también los 
usos del pasado en el presente.

Tradicionalmente, la arqueología ha sido la disciplina encargada de excavar y analizar 
los restos materiales de poblaciones “extintas” y/o circunscriptas a un pasado cerrado 
y acabado. De este modo, la historia narrada desde esa mirada arqueológica es una 
historia cargada de rupturas donde ese pasado no tiene ninguna relación con el pre-
sente, sólo quedaban los restos materiales que se habían conservado (azarosamente) a 
través del tiempo. Consideramos que esta concepción en relación con el pasado impide 
establecer continuidades entre aquellos sujetos que produjeron esas materialidades en 
el pasado y quienes le otorgan sentidos en el presente (Biasatti et.al. 2006). Es por ello 
que contemplamos una propuesta teórico-metodológica que pueda reunir los distintos 
abordajes y conocimientos específicos adquiridos tanto en la investigación de sitios 
y objetos arqueológicos, así como también con las sociedades que los contienen, que 
les dan significados y contexto.

Trabajo de campo y relevamiento oral con los vecinos.



56

En este sentido, consideramos que “el subsumir la arqueología exclusivamente al 
objeto refuerza la separación entre ser y valor, desenfoca el sentido social de la misma, 
tiende a marginar el saber y reafirma el contexto colonial de origen. Por el contrario, se 
sostiene que la arqueología, lejos de ser una ciencia del registro arqueológico, investiga 
ante todo sociedades humanas siendo los objetos apenas una circunstancia de las 
mismas. Por lo tanto, las separaciones radicales entre antropología y arqueología 
carecen de sentido y tienden a escindir la construcción de narrativas históricas, 
situadas y críticas.” (Curtoni y Chaparro 2007: 219).

En esta dirección, proponemos una apertura disciplinar que incluya dentro de su abor-
daje investigativo la mirada de múltiples actores en tanto sujetos sociales que poseen 
una historia, su propia historia, que merece ser contada (Piña 1986) entendiendo que 
la construcción participativa y colectiva de la memoria -más allá de la recuperación 
de representaciones o relatos de un pasado más o menos lejano- es una acción con 
profundas implicancias culturales y políticas.

Propuesta de trabajo conjunta

Comenzamos las actividades en el sitio que alberga un conjunto de construcciones 
edilicias del siglo XIX, que remiten a momentos pre-fundacionales de la localidad. Desde 
allí, nos propusimos indagar en su recorrido histórico desde una mirada que contempla 
tanto la materialidad - la casa en pie, sus cimientos, los objetos enterrados-, como así 
también las fuentes escritas (documentos, fotografías, archivos históricos, crónicas, 
cartografías, entre otros) y las memorias orales (relatos de vecinos que se acercan y 
rememoran historias del lugar). 

Sin embargo, esos elementos han permanecido a través del tiempo y reutilizados más 
allá de sus primeros ocupantes. Consideramos que estas ocupaciones posteriores, lejos 
de “alterar” la posibilidad de obtener un registro del uso “original”, enriquecen la historia 
del sitio, siendo la memoria oral un recurso muy valioso en este sentido. 

A partir de las primeras etapas del recorrido nos propusimos constituir un equipo de 
trabajo integrado con los diversos sectores de la comunidad. Para ello, convocamos 
a vecinos de la comunidad y a integrantes de instituciones culturales tales como la 
biblioteca y el museo local, quienes buscan fomentar, preservar, transmitir y compartir 
el patrimonio de Hughes. También invitamos a alumnos y docentes de la escuela de 
Enseñanza Media a participar en las distintas actividades de investigación. Esta expe-
riencia de trabajo conjunto es la que queremos compartir en este escrito. 



57

La arqueología como un modo de apropiarse de la historia

Paralelamente a los primeros acercamientos al campo y de los trabajos de exploración 
en documentos y archivos, comenzamos con diferentes encuentros de modalidad 
charla-taller dentro de la escuela, allí se fueron planteando algunos ejes acerca de la 
metodología científica, el trabajo del arqueólogo y los objetivos de una investigación. 
Partimos de la convicción de que quienes experimentan una vivencia que –en este 
caso- incluye la exploración, apropiación y reconstrucción del pasado local, generan 
diferentes vínculos y modos de acercarse a su propia historia. En este sentido, esta 
propuesta puede enmarcase en una pedagogía crítica o de la autonomía (Freire 2002) 
que invita a los estudiantes a poner en diálogo e interpelar aquello que aprenden.

Luego de esas primeras charlas-taller, se programaron una serie de jornadas arqueo-
lógicas en el campo en donde más de 60 (sesenta) estudiantes fueron parte activa en 
las actividades de recolección superficial (mediante prospección por transectas) y en 
las tareas de excavación en el sitio (con metodología estratigráfica).

Al día de hoy se desarrollaron una serie de campañas arqueológicas en el sitio. La primera 
se centró en la excavación de una de las habitaciones y en la búsqueda de los cimientos 
de las estructuras mencionadas en las entrevistas por los distintos habitantes de la 
casa. Hacia finales de 2016, se organizó una excavación sistemática donde se continuó 

Estudiantes realizando excavaciones arqueológicas.



58

las tareas iniciadas en campañas anteriores (Hiba 2016). Es preciso mencionar que 
el área de estudio, no sólo abarca los restos de las edificaciones en ruinas, sino que 
también incluye las construcciones donde actualmente vive Dante Gori y su familia, 
la cual fuera en tiempos de la estancia, parte de la administración de la misma. Por lo 
tanto, el área de estudio incluye aproximadamente un sector de unos 500 metros por 
unos 100 metros de ancho, formando un rectángulo. Esta área amplia no solamente 
nos permite ampliar el terreno de estudio en términos de “sitio arqueológico” hacia un 
sector más extenso sino, también, incluir a personas –narradores de la historia actual del 
campo- que conforman la parte central de nuestro trabajo. En este sentido, acordamos 
con L. Benadiba cuando propone que: encontrarnos y trabajar con los recuerdos, con las 
memorias de personas comunes, que, a través de sus relatos, comienzan a comprender 
su propio lugar en la historia (2007).

El siguiente paso consistió en el montaje de un laboratorio en la institución en donde se 
abocaron a las tareas de limpieza, clasificación y catalogación de los objetos materiales 
hallados en el transcurso de las actividades de campo. Los alumnos junto con los docentes 
realizaron las fichas de las piezas que incluyeron dibujos, medidas y descripciones que los 
llevaron a indagar en las técnicas de esos materiales y en las historias de esos objetos.

Los materiales que nos sitúan entre el último cuarto del siglo XIX y el presente, fueron 
surgiendo tanto en las recolecciones superficiales, como en las excavaciones. Los mismos 
consisten en fragmentos constructivos, metales, herramientas, fragmentos de vidrio 
de botellas, fragmentos de gres cerámico, entre otros, y serán parte de las primeras 
colecciones arqueológicas del museo local.

Consideraciones finales

Cuando los arqueólogos van a hacer trabajo de campo, por lo general, realizan sus 
excavaciones y/o intervenciones y luego se acercan a la comunidad local a contarles 
qué hicieron, qué cosas encontraron, qué interpretaron, etc. Desde nuestra mirada de 
las ciencias, esto es un tipo de intervención con una planificación positivista y unidi-
reccional (Aguerrondo 2007) en donde “la comunidad” termina siendo un “receptor” 
de esos conocimientos. Por el contrario, nosotros decidimos incorporar la mirada local 
desde el inicio y sumar, en este caso a la comunidad educativa, en la investigación en 
sí misma. La escuela local se ha podido acoplar desde diferentes materias debido al 
Programa Escuela Abierta del Ministerio de Educación de la Provincia de Santa Fe (que 
implementa el Programa Nacional de Formación Permanente), el cual se propone “la 
construcción de un espacio, un tiempo y una propuesta para que los docentes de cada 
escuela puedan reflexionar sobre las problemáticas que los atraviesan, producir instru-



59

mentos de evaluación de esas situaciones y proponer formas de abordaje. La propuesta 
consiste en construir con otros, formas de pensar y de abordar problemas.” (Ministerio 
de Educación de Santa Fe). Este proceso dialéctico (Aguerrondo 2007) ha enriquecido 
el recorrido y multiplicado las interpretaciones del pasado y del presente en la localidad. 

En este planeamiento investigativo-pedagógico entendido como acción política, la 
imagen de los jóvenes sumamente interesados en el sitio arqueológico haciéndose 
preguntas no significa lo mismo que a ellos mismos escuchando “aburridos” (Corea y 
Lewkowicz 2004) a los arqueólogos dentro de la escuela contándoles que encontraron 
en ese mismo sitio.



60

Bibliografía

Aguerrondo, I. (2007). Racionalidades subyacentes en los modelos de planificación 
(educativa). Revista Brasileira de Política e Administração da Educação, v. 23, n. 3, p. 
463-481. 

Benadiba, L. (2007). Historia oral relatos y memorias. Buenos Aires: Ed. Maipué. 

Biasatti, S; Compañy G; Jofré, C; Y González, G. (2006). Saltar de la cuadricula de 
excavación. Un ejercicio para arqueólogos de todas las edades. Trabajo presentado en 
Jornadas Homenaje a Guillermo Magrassi. Buenos Aires.

Braccia, M. T. y Fernández A. (1997). Parientes, paisanos y vecinos. Una historia de 
Hughes 1915-1990.

Braccia, T. Y S. y Carbonell. (2009). Información acerca de la historia de Hughes. Inédito.

Carandini, A. (1991). Historias en la tierra. Manual de excavación arqueológica. Barce-
lona: Ed. Crítica.

Corea, C. e I. Lewkowicz (2004). Pedagogía del aburrido. Escuelas destituidas, familias 
perplejas. Buenos Aires: Paidós. 

Curtoni, R. y Chaparro, M. G;(2007). El espejo de la naturaleza y la enfermedad histórica 
en la construcción del conocimiento. http://www.scielo.org.ar/pdf/iant/n9/n9a16.pdf.

Freire, P. (2002). Pedagogía de la autonomía: saberes necesarios para la práctica 
educativa. Buenos Aires: Siglo XXI editores.

Harris, E. (1991) Principios de estratigrafía arqueológica. Barcelona: Ed. Crítica.

Hiba, J. 11/12/2016. “Hughes, el pueblo que reescribe su historia”. La Capital, pp. 9-11. 
Rosario, Argentina. Disponible en: http://www.lacapital.com.ar/mas/hughes-el-pue-
blo-que-reescribe-su-historia-n1298801.html 

Lumbreras, L. G; (1981) .La arqueología como ciencia social. Lima.

Orser, Ch. (2007) en Gómez Romero. F. (2007) Se presume culpable: Una arqueología 
de gauchos, fortines y tecnologías de poder en las Pampas Argentinas del siglo XIX.



61

Piña, C; (1988). Sobre las historias de vida y su campo de validez en las ciencias sociales. 
Documento de trabajo. FLACSO Nº 319. Santiago de Chile.

Programa Escuela Abierta, Subportal del Ministerio de Educación de Santa Fe:https://
www.santafe.gov.ar/index.php/educacion/guia/get_tree_by_node?node_id=173606



62

Museo Postal
de Barrio. Diseño
experimental de museo 
comunitario a través del
dibujo como medio
relacional de colección

Nicole Rozas9

La autora relata y reflexiona acerca de este proyecto que recorrió plazas, museos, ferias 
libres y espacios comunitarios del Barrio Yungay de Santiago, invitando a sus habitantes 
a escribir en una postal cuál era su patrimonio, generando una creación dinámica con la 
comunidad y generando un archivo patrimonial.

Ya en 1975 Grete Mostny, ex directora del Museo Nacional de Historia Natural y pionera 
de la museología en nuestro país, hace mención a la importancia de gestar museos 
comunitarios en el país. A su juicio, éstos se podrían generar con muy pocos medios 
versus las muchas satisfacciones que traerían a sus creadores10, sin embargo, recién 
40 años después de los dichos de Mostny están empezando a concretarse de manera 
masiva iniciativas de este tipo.

El museo comunitario se plantea como un espacio de vinculación social entre las 
personas y los valores que le son propios. Un acervo de bienes culturales, materiales, 
simbólicos e históricos, en donde la labor de significar y representar aquellos valores 
recae en personas comunes y corrientes, quienes desde su propia historia y colectividad 
construyen memoria.

9	 Nicole Rozas: diseñadora de la Universidad de Chile, ha desarrollado su trabajo en proyectos 
vinculados al arte relacional y la mediación.

10	 Mostny, G. (1975). Los museos de Chile. Santiago de Chile: Editorial Gabriela Mistral.



63

El año 2014 surge en Santiago una serie de proyectos de esta índole en diversos 
barrios de la capital, ubicados en sectores insignes, tanto por su valor histórico y 
sociocultural convirtiéndose en barrios declarados zonas típicas por el Consejo de 
Monumentos Nacionales o en espacios marcados por un fuerte valor simbólico. Entre 
ellos se encuentra un museo comunitario llevado a cabo en la mítica Legua vieja, 
comuna de San Joaquín, así como otros casos existentes en la comuna de Santiago, 
como Matta Sur o Yungay.”

Los museos comunitarios han sido las apropiaciones más divergentes al término museal 
del último tiempo, los cuales no son museos propiamente dichos, sino pequeños monta-
jes, espacios expositivos modestos que aún no logran desarrollar cuadros profesionales 
técnicos capaces de impulsar una museología subalterna11 . Su colección en muchos 
casos se compone de un abundante material fotográfico y objetual que refleja la vida 
familiar cotidiana, las organizaciones sociales y los personajes que fueron insignes en la 
conformación de la localidad. Estas iniciativas vendrían a ser el empoderamiento local 
de la nominación museal por parte de la sociedad civil, formarían espacios de encuen-
tro para la comunidad generados por la misma comunidad. Su relevancia reside en la 
construcción y valoración de la memoria patrimonial, de la propia historia fundacional, 
cotidiana y popular.

El espacio museo comunitario, se sitúa desde una frontera problemática y disociada. 
Pareciera ser la respuesta a la inclusión de la sociedad de manera activa y propositiva 
al museo, término ligado a un juicio de valor muchas veces aristocrático y legitimador. 
Quizás existan muchas falencias en la conformación de los museos comunitarios, sin 
embargo, desde su mera existencia se gesta un cambio en el carácter unidireccional 
que ha presentado el discurso expositivo en la institución clásica museal y son quienes 
conforman estos espacios los que legitiman el valor del mismo.

José de Nordenflycht, ex presidente del Comité Chileno del Consejo Internacional 
de Monumentos y Sitios (Icomos), menciona la importancia de la relación de los 
habitantes con el patrimonio de la ciudad. “Si el patrimonio es una experiencia, ésta 
se origina en una práctica y la distancia entre ellas sería la posibilidad de que la ciu-
dadanía no sea sólo la guardiana de este legado, sino que la intérprete de la misma” 
(Nordenflycht, 2012).

11	 Morales, L. (2012). Museología subalterna (sobre las ruinas de Moctezuma II). Revista de 
Indias, n.º 254, vol. LXXII, pp. 213

	 -238 Sitio web http://revistadeindias.revistas.csic.es/index.php/revistadeindias/article/
viewFile/891/964



64

Vecinos del Barrio Yungay 
colaborando en la creación del 
“Museo Postal de Barrio”.

El museo comunitario a grandes rasgos, resulta una transgresión conceptual y física 
a las propias barreras del concepto museo, en donde los objetos contenidos pasan a 
segundo plano ante el sentido cultural de comunicación y reflexión de las personas 
que los visitan, y sobre todo de quienes los crean. El proceso que conlleva la creación 
de estos espacios, en donde se escarba el pasado para constituir un relato, permite la 
revalorización de objetos, lugares e historias vistos desde el presente, lo cual genera 
una retroalimentación y debate sobre la identidad y lo realmente significativo para la 
comunidad.

Este proyecto –de carácter experimental– propone extraer los conceptos claves de los 
museos locales, rescatando visiones sobre la territorialidad, la participación colectiva, 
la escala barrial y el diseño. Generalmente la disciplina del diseño se introduce en esta 
materia mediante la creación de piezas gráficas para construir un lenguaje museográ-
fico, el diseñador puede y debe tomar un rol mucho más amplio y propositivo en temas 
relacionados con los museos en general, y a la creación de exhibiciones que no se limite 
a la manufactura de piezas gráficas sino pensando conjuntamente en las experiencias 
que puede llevar consigo. El diseño es, también, un instrumento relacional que potencia 
el desarrollo de conexiones sociales y culturales.



65

Vecinos del Barrio Yungay colaborando 
en la creación del “Museo Postal de Barrio”.

El museo es abarcado desde la idea de espacio de práctica social sobre la resignifica-
ción patrimonial, proyectando lo colaborativo del proceso y descartando la idea de la 
sala expositiva como convención necesaria para su realización. De este modo, la idea 
de museo como espacio físico se traslada a la experimentación en torno a un museo 
itinerante que dialoga con las prácticas colectivas en un entorno barrial.

“Museo Postal de Barrio” es un proyecto localizado en el Barrio Yungay, el cual activa 
una lectura sobre los museos comunitarios, abriéndose a ideas no convencionales 
sobre el patrimonio, generando vínculos con las personas y el entorno donde se sitúa. 
La iniciativa se caracteriza por movilizar un archivo de patrimonio móvil sobre la parrilla 
de una bicicleta, la cual recorre plazas, museos, ferias libres, espacios patrimoniales y 
comunitarios en un circuito dentro de los ejes San Pablo, Ricardo Cumming, Agustinas 
y Matucana.

Las personas participantes en el proyecto ayudan a crear la colección de este museo 
que se materializa en una serie de postales. En el reverso las personas escriben de puño 
y letra sus visiones, ideas y pensamientos en torno a su patrimonio mientras que en el 
anverso de la postal se realiza una ilustración inspirada en el escrito.



66

Finalizado el proceso de creación y catalogación de las postales, éstas son enviadas por 
correo a quienes inspiraron su creación, devolviendo la obra a sus autores intelectuales 
y desmaterializando al museo de su colección para emplazarla simbólicamente dentro 
del barrio.

El barrio Yungay –ícono de lo patrimonial y los movimientos sociales por parte de la 
comunidad dentro de Santiago– es la zona en donde se emplaza el proyecto. Es un 
espacio de mixtura social, patrimonio y multiculturalidad en donde el tejido social se 
renueva constantemente, además de ser el lugar al cual llegué a vivir el año 2011, cuan-
do me mudé a Santiago al comenzar mis estudios universitarios. La vinculación con el 
barrio y el conocimiento dado por la cotidianeidad, me permite enfrentar el territorio 
con un imaginario de las calles, texturas y el transitar de la gente como punto de partida.

El proyecto comienza su ejecución, el día jueves 5 de enero del 2017, recorriendo du-
rante los meses de enero y febrero un total de 17 lugares, divididos en los cuatro ejes 
temáticos: museos, espacios públicos, ferias libres y barrio patrimonial, recolectando 
un total de 55 postales, en donde se realizan de tres a cuatro postales por lugar para 
abarcar la totalidad de locaciones. La primera activación fue en el cité Adriana Cousiño, 
y los primeros participantes fueron dos niños que jugaban en el pasaje, hablamos de lo 
que era para ellos su patrimonio y las cosas que tenían valor, así escriben en la primera 
postal: “las palmeras fuera de mi casa”, empezando la itinerancia de este museo postal 
que recolectó escritos en medio de verduras, coleros de la feria y plazas.

Tanto el proyecto en sí como su proceso de desarrollo se realizó a escala barrial, en-
cargando la fabricación del mueble fichero que contiene el archivo a un carpintero del 
persa Bulnes y la restauración de la bicicleta a un taller del Barrio Brasil. El carpintero 
obtiene la materia prima para la fabricación de galpones donde rescata retazos de 
demolición, vigas abolladas con clavos oxidados, que de cierta manera simboliza esta 
dualidad existente en el barrio entre lo patrimonial y el abandono. 

El archivo de patrimonio móvil alberga la colección del museo, que está compuesto 
por tarjetas postales que en su reverso tienen el espacio en blanco para que los ve-
cinos, transeúntes y participantes –que azarosamente en su recorrido se topan con 
este museo ambulante e itinerante– puedan escribir de puño y letra, rellenando el 
escrito que consigna la frase inicial de “Mi patrimonio es”. El texto genera múltiples 
reinterpretaciones de un concepto maleable y a veces lejano, se busca acercar la idea 
del patrimonio al valor de lo propio, a concebir la vida misma como un museo y bus-
car en él las cosas que carecen de cédula expositiva, pero en donde abunda el valor 
simbólico, desmaterializando y desobjetualizando la noción de un bien patrimonial 
mediante relecturas personales.



67

Las tarjetas postales en su reverso tienen el espacio en blanco para que escriban los vecinos.

Con el escrito en el reverso de la postal, el anverso se completa con una ilustración que 
reinterpreta el texto, convirtiendo las palabras en imágenes y generando un diálogo de 
creación de imaginarios entre ambos creadores. Los transeúntes que azarosa y volunta-
riosamente dedicaron su tiempo al escrito, dan el paso inicial desde el cual extraigo ideas 
comunes, imaginarios y lugares que de una u otra forma me permiten co-crear un relato 
mucho más íntimo y menos institucionalizado de lo que entendemos por patrimonio.

La suma de postales escritas e ilustradas conforma la colección del proyecto de museo, 
el cual finalmente se queda con el registro, y la postal como objeto material es enviada 
vía correo postal a sus creadores, quienes dan cuenta de su llegada vía mail con sus 
impresiones del objeto o del proyecto.

“Museo Postal de Barrio” se plantea desde una arista no convencional, como una 
exploración en el área museal desde la disciplina del diseño, desarrollando la idea de 
una experiencia de museo comunitario como un dispositivo abierto y colectivo para la 
generación de diálogos y resignificaciones.

En el transcurso de la ejecución de la iniciativa absolutamente nadie puso en duda 
que “Museo Postal de Barrio” era un museo en sí mismo, ninguno de los participantes 



68

cuestionó siquiera su denominación museal. Lo cual crea una reflexión en torno a este 
concepto que si bien para las personas está asociado a un edificio con determinadas 
características, no parece restrictivo al funcionar en otros espacios, vinculándose 
conceptualmente a un ejercicio de prácticas culturales.

En la realización del proyecto creo que se logra promover el patrimonio cultural intan-
gible a partir de la discusión y el cuestionamiento del concepto. Sin embargo, creo que 
la escala y el trato directo –que busca en parte alejarse de las audiencias por redes 
sociales virtuales y reivindicar el entramado barrial– genera una repercusión mucho 
menor. Más allá de los resultados e impacto que pueda tener este museo experimental 
me satisface el haber plasmado en ella mis intenciones de colaborar en los simbolismos, 
la valorización y la experiencia de observar lo cotidiano.

Anexos

Los textos e imágenes que se presentan a continuación corresponden a algunas de las 
respuestas enviadas por parte de los participantes durante la realización del proyecto 
al correo museopostaldebarrio@gmail.com

De: Pablo Tenhamm <teneman@gmail.com>
Fecha: 8 de marzo de 2017, 11:34

Hola Nicole!

Me llegó tu hermosa postal que pasa a ser parte de mi colección personal.
Te cuento que esa imagen que decidiste retratar es el mural de unos amigos pintores 
(yo también soy muralista), así que se las mostraré como pequeño homenaje.

Gracias por tan lindo proyecto y espero ver las otras imágenes y respuestas... Saludos!

De: Marcelo Rodrigo Pérez Pérez <perezmarcelo@u.uchile.cl>
Fecha: 7 de marzo de 2017, 23:21

Estimada Nicole: Me llegó la postal, lo que fue una gran sorpresa y generó mucha alegría.



69

Debo decir que es un trabajo bastante original y que refleja muy bien las contradicciones 
respecto a lo que se vivencia como patrimonio. Una cosa es lo que se declara y otra lo 
que se vive en el día a día en estos lugares sacralizados por lo “patrimonial”. De seguro 
hay multiplicidad de acciones, habitares y categorizaciones de lo patrimonial y muchas 
veces el concepto mismo se ha “turistizado”...

De ahí que los que habitamos lo patrimonial desde el “Bello Barrio” lo hagamos con un 
afán contradiscursivo a lo “sernaturizado”

Es por ello que tu proyecto resulta increíblemente pertinente e interesante... Digamos 
que se realiza a escala humana y fuera de los mausoleos museísticos de la academia y 
de los afanes artificiosos que rayan lo folclórico y pintoresco.

La postal ocupa un lugar importante, pese a sus dimensiones físicas y estará a la mano 
y al ojo de quien nos visite...

Saludos cordiales y mis respetos y felicidades para vos, Marcelo Pérez

De: Lu <luchenko@gmail.com>
Fecha: 11 de marzo de 2017, 18:29

Hola llegó el correo estaba en el buzón del condominio.

Muchas gracias Sebastián lo estaba esperando ya le había dicho de su carta. Un abrazo.

Algunos textos escritos en el reverso de las postales

Mi patrimonio es:

“Los espacios que se recuperan, abren el futuro y generan anomalías en nuestra realidad 
de barrio. Instalando una nueva cultura comunitaria y convergente en su diversidad. El 
cemento que se rompe y abre paso a la vegetación...” 

Javiera Garcés, 30 años. Pasaje Adriana Cousiño 5.01.17



70

“Las relaciones humanas construidas a partir de historias compartidas y un sustrato 
común que invita a ocupar y disputar un territorio físico, lingüístico, ideológico.” 

Marcelo Pérez, 45 años. Feria Portales 12.01.17

“C Je suis un homme marié de comme ma famille, mercie” 

Jean Claude Mileçon, 45 años. Museo de la Educación Gabriela Mistral 15.01.17

“Todo aquello que no queremos que se pierda: gente, ruidos, colores, olores, sensaciones, 
percepciones. Experiencias vividas por nosotros y los otros que son de importancia vital 
para aquello que esté en constante construcción” 

David Kornbluth, 35 años. Parque Portales 03.02.17

“Respetar lo nuestro, cuidar, conservar, vigilar, amar y querer todo lo que nos rodea. 
¡Vivir bien!” Marta Fairlie, Ex Museo de la Historieta de Chile 08.02.17

Agradecimientos

A Cristián Gómez-Moya por la confianza que hizo posible la realización de este proyecto, 
a Juan Felipe, Camilo, Pamela, Renzo, Cecilia y Bárbara quienes me acompañaron con 
el registro y la fraternidad, a Sandra Marín por la edición del presente texto y tantas 
buenas jornadas. Finalmente a todos quienes gracias a la casualidad y voluntad dieron 
paso a la creación de la colección de este museo ¡gracias!

Contacto: nicolerozas.dn@gmail.com

+ info en www.cargocollective.com/museopostal

http://www.cargocollective.com/museopostal


71

Bibliografía

Arrieta, I. (Ed.). (2008). Participación ciudadana, patrimonio cultural y museos entre 
la teoría y la praxis. Bilbao: Universidad del País Vasco. Obtenido de https://addi.ehu.
es/bitstream/10810/15191/1/arrieta_2008_kapitulua_1.pdf

Buntinx, G. (Ed.). (2009). Lecturas a bordo. Expedientes de reflexión escrita. Micromuseo, 
al fondo hay sitio. Obtenido de http://www.micromuseo.org.pe/lecturas/index.html

Guerrero, R. (2005). Identidades territoriales y Patrimonio Cultural: La apropiación del 
patrimonio mundial en los espacios urbanos locales. Revista Faro N°2.Universidad de 
Playa Ancha de Ciencias de la Educación. Obtenido de http://web.upla.cl/revistafaro/
n2/02_guerrero.htm

Nordenflycht, J. (2012). Post Patrimonio. Viña del Mar: Universidad Andrés Bello e Chile: 
ICOMOS. Obtenido de https://www.researchgate.net/publication/286925966_Post_Pa-
trimonio

Perán, M. (2011). Esto no es un museo. Artefactos móviles al acecho. Acción Cultural 
Española (AC/E). Obtenido de https://www.accioncultural.es/es/esto_no_es_museo_ar-
tefactos_moviles_acecho

Rojas, M. (2014). Museos y comunidad. Estrategias creativas para públicos en barrios 
patrimoniales. En La sociedad ante los museos. Públicos, usuarios y comunidades lo-
cales (pp. 53 - 74). Bilbao, Universidad del País Vasco. Obtenido de https://addi.ehu.es/
bitstream/handle/10810/15186/arrieta_2014_sociedad.pdf?seque nce=1&isAllowed=y

Zavala, L. (2013). Antimanual del museólogo. Hacia una museología de la vida cotidiana. 
México: Conaculta. Obtenido de http://www.researchgate.net/publication/261566053_
ANTIMANUAL_DEL_MUSEOL OGO_Hacia_una_museologia_de_la_vida_cotidiana



72

Reflexiones 
y tensiones a partir de 
la experiencia de construcción 
de un museo comunitario

Felipe Barra, Ángela Guajardo y Felipe Pastén12

La ponencia presenta las dificultades, los logros y los desafíos del proyecto “Museo Ciudadano 
Independencia” (MUCI), que tuvo por finalidad recuperar y poner en valor el patrimonio de 
la comunidad a través de la creación de una muestra museológica participativa itinerante, 
que promoviera y fortaleciera la identidad local y la cultura tradicional de los habitantes 
de la comuna.

Introducción

El presente trabajo pretende dar cuenta sobre la compleja relación entre el patrimonio 
material y el patrimonio inmaterial, respecto a cómo se construyen conocimientos 
desde ambos, la posibilidad de generar conocimientos experimentales vinculantes 
con la ciudadanía y, sobre todo, cuál es y puede ser el vínculo efectivo entre las prác-
ticas de patrimonialización de ambos, incluyendo distintas disciplinas, y sobre todo 
distintas formas de comprenderlo a través de las personas y las instituciones, utili-
zando para generar esta reflexión las conclusiones preliminares desarrolladas como 
profesionales independientes participantes del proyecto Fondart “Museo Ciudadano 
Independencia” (MUCI)13.

12	 Felipe Barra: comunicador audiovisual del DUOC-UC, Licenciado en Diseño de la Universidad 
Mayor. Pos-Título de Conservación y Restauración Bienes Culturales Mueble de la Universidad 
de Chile.

	 Angela Guajardo: arqueóloga de la Universidad de Chile con más de 10 años de experiencia en 
trabajos desarrollados en el marco del Sistema de Evaluación de Impacto Ambiental (SEIA).

	 Felipe Pastén: antropólogo de la Universidad Católica de Temuco y gestor cultural de la 
Universidad de Chile.

13	 El proyecto se encuentra en su etapa de planificación y diseño de la exposición, la cual se 
espera inaugurar el 26 de octubre del presente año (2017).



73

El patrimonio inmaterial y los museos comunitarios

La Unesco (2003) define al patrimonio cultural inmaterial o “patrimonio vivo” como “los 
usos, representaciones, expresiones, conocimientos y técnicas -junto con los instrumentos, 
objetos, artefactos y espacios culturales que les son inherentes- que las comunidades, 
los grupos y en algunos casos los individuos reconozcan como parte integrante de su 
patrimonio cultural. Este patrimonio cultural inmaterial, que se transmite de generación 
en generación, es recreado constantemente por las comunidades y grupos en función de 
su entorno, su interacción con la naturaleza y su historia, infundiéndoles un sentimiento 
de identidad y continuidad y contribuyendo así a promover el respeto de la diversidad 
cultural y la creatividad humana”.

Es así como el concepto de patrimonio es amplio, adquiriendo un carácter polisémico, 
en donde no existe una dicotomía entro lo material y lo inmaterial, si no que ambos 
coexisten como las caras de una misma moneda. Es así como el patrimonio inmate-
rial se manifiesta físicamente a través de objetos, ya sean personales o socialmente 
significativos, por ser ellos depositarios de valores y recuerdos que dicha comunidad 
aprecian y representan, queriéndolos conservar y proyectar en el tiempo. De ahí que 
esta definición encuentre su materialización en los museos, específicamente en los 
museos comunitarios.

Un museo comunitario ha sido definido como una entidad creada por la misma co-
munidad, que nace de ella y no es elaborada externamente “para la comunidad” con-
virtiéndose en una herramienta para la posesión física y simbólica de su patrimonio, a 
través de sus propias formas de organización, convirtiéndose en un espacio donde los 
integrantes de la comunidad construyen un autoconocimiento colectivo, propiciando 
la reflexión, la crítica y la creatividad, fortaleciendo su propia identidad y su memoria 
(Morales y Camarena 2009:15).

En Chile se han desarrollado distintas experiencias de museos comunitarios (p. e. 
Museo Comunitario del Barrio Yungay, El Museo de La Legua, El Museo Comunitario 
de Coya), así como proyectos que siguen esta línea de trabajo (como es el caso de la 
exposición “Museo comunitario: colección de objetos familiares”, de la Municipalidad 
de Viña del Mar, realizada entre los años 2016 y 2017), todos formados al amparo de 
distintas organizaciones, motivaciones y circunstancias. No obstante, vemos que hay 
coincidencia en la importancia de esos trabajos para el enriquecimiento y valorización 
del patrimonio individual, familiar y local, así como también hacer a los participantes (la 
comunidad) sujetos activos de su memoria y su patrimonio, fortaleciendo su identidad 
desde la historia personal, comunitaria y el territorio. 



74

Debido al potencial social que conllevan estos museos, cuentan con el beneplácito de la 
institucionalidad cultural (tanto nacional como comunal), que en algunos casos fomenta 
y financia este tipo de proyectos. Es en este punto, donde comenzamos a preguntarnos 
si los casos en que esos museos, al ser implementados a través de un mediador estatal 
(como podría ser algún ente municipal o por el Consejo de la Cultura a través de sus 
fondos) ¿Dejan de ser comunitarios cuando emergen a partir de esos mecanismos? 
¿Son experiencias más verticales que las desarrolladas por los “verdaderos” museos 
comunitarios que prosperan en otros países de Latinoamérica? 

Si bien las inquietudes son válidas, a la vez son complejas, ya que los factores que influyen 
en la consecución de un proyecto de este tipo son múltiples, por lo cual creemos que 
cada uno debe ser evaluado de forma particular, incluyendo las causas que originaron su 
surgimiento, así como también el proceso desarrollado a través del tiempo. Se pretende 
ejemplificar esta reflexión a través del caso del proyecto Fondart “Museo Ciudadano 
Independencia” (MUCI).

El surgimiento de un museo ¿comunitario? 

El MUCI como idea surge el año 2015, cuando un grupo de profesionales ligados 
al área de la arqueología que trabajaban en la comuna de Independencia (los que 
aquí suscriben) dan cuenta de la gran cantidad de información histórica, cultural y 
material existente en el sector (la cual abarca desde tiempos prehispánicos hasta 
recientes), y que desgraciadamente es destruida aceleradamente (hasta el día de 
hoy) por la voracidad de la industria inmobiliaria, y también por el desconocimiento 
de los vecinos y las autoridades.

A partir de ese diagnóstico se ven opciones de difusión de dicho conocimiento, pero 
con la intención de nutrirlo y darle sentido con las memorias y objetos de los actua-
les habitantes de la comuna, para de esta forma construir entre todos un relato que 
otorgue una visión histórica y humana de lo que era vivir y haber vivido en el territorio 
que actualmente corresponde a la comuna de Independencia. Se llegó a la conclusión 
que lo más adecuado era la realización de una muestra museográfica temporal, la cual 
llevaría el nombre de “museo”, para lo cual se postula ese año a un Fondo del Consejo 
de la Cultura y las Artes (FONDART) como personas naturales, con la colaboración de 
la Corporación de Cultura y Patrimonio de la Comuna de Independencia (en adelante 
CCPI), la que entregó su apoyo a través del contacto con juntas de vecinos, facilitación 
del espacio para la realización de las actividades contempladas y su difusión a través 
de sus canales de comunicación. Lamentablemente el proyecto en esa ocasión no re-
sultó seleccionado, pero al año siguiente (2016) la CCPI decidió postularlo nuevamente 



75

como entidad responsable (realizando cambios acorde a sus criterios), y en donde los 
profesionales del primero participan como parte del equipo ejecutor.

Esta segunda postulación logró adjudicarse los fondos para la realización del museo el 
cual debe desarrollarse el año 2017. Si bien no es el objetivo de este trabajo (superando 
ampliamente la discusión que podría darse acá) cabe reflexionar sobre la dificultad 
que tienen los ciudadanos (personas naturales, agrupaciones menores, colectivos 
culturales, etc.) para poder acceder a fondos estatales para la realización de proyectos 
culturales, los que en teoría, precisamente, existen para fomentar y apoyar este tipo 
de iniciativas comunitarias. La institucionalidad (concebida como corporaciones, fun-
daciones, municipalidades, etc.) tiene una gran ventaja sobre el resto de la ciudadanía 
al contar con personal calificado para la postulación a proyectos, respaldo jurídico, así 
como recursos de diversos tipos (económicos, humanos, infraestructura, etc.), lo cual 
muchas veces imposibilita competir en igualdad de condiciones por los fondos a grupos 
culturales o entidades comunitarias. Ello redunda en un círculo vicioso que impide que 
otras visiones sobre la cultura y el patrimonio afloren o puedan desarrollarse. Y si a pesar 
de estas dificultades logra concretarse, deben apelar a sus propios medios, muchas 
veces insuficientes y/o muy limitados, lo que se traduce en un inadecuado desarrollo y 
conclusión del trabajo o que éste no logre los objetivos propuestos, principalmente en 
lo referido a su cuidado y permanencia en el tiempo.

El proyecto “Museo Ciudadano Independencia” (MUCI)

a) Descripción del museo, objetivos y metodología 

El objetivo general de este proyecto fue el de recuperar y poner en valor el patrimonio 
material mueble de las comunidades de Independencia a través de la creación de una 
muestra museológica participativa itinerante, que promoviera y fortaleciera la identidad 
local y la cultura tradicional de los habitantes de la comuna, afirmando la posesión 
física y simbólica de su patrimonio, construida en relación directa con la comunidad.

Para contextualizar, en este proyecto se buscó generar una muestra museológica que 
partiera desde los aportes de objetos de la comunidad, lo que incluía tanto donaciones 
como gestiones de préstamo realizadas por los profesionales en casos concretos. En la 
ejecución se buscó como resultado generar una intervención museológica no permanente 
en espacios institucionales de la comuna de Independencia, dando relevancia social al 
patrimonio cultural local, a través de una activación patrimonial (Prats 1997). Este es un 
concepto que se entiende como una construcción social que activa ciertos elementos 
selectos del repertorio cultural de un grupo social para su mantención en la cultura. 



76

Desde esta misma definición, es decisivo quiénes realizan la selección, y cuáles son los 
elementos a los que dan relevancia para su representación. Por ello hemos querido partir 
desde los mismos sujetos que lo poseen, la comunidad en Independencia, considerando 
que son ellos los portadores de una tradición en riesgo de desparecer, y por lo mismo 
los principales garantes y definidores de qué quieren preservar y que valores asocian 
a estos elementos. Es por tanto, el proceso, tan importante como el producto, dado 
que a través de una investigación-acción participativa se buscará generar un espacio 
en donde los integrantes de la comunidad construyan autoconocimiento, propiciando 
una instancia de reflexión sobre el propio patrimonio y la identidad de la comuna que 
se quiere proyectar hacia el futuro.

Para la consecución de este objetivo se aplicó una metodológica basada en experiencias 
anteriores similares (Partarrieu y Sottolichio 2016; C. Miranda, comunicación personal, 
enero 2017) estructurada sobre la base de tres elementos interrelacionados: focus group, 
talleres participativos y salidas a terreno. Tanto los días como el horario de realización 
de las actividades fueron enfocados a personas adultas, específicamente de la tercera 
edad, por parte de la CCPI (titular de este proyecto).

Los focus group (publicitados con el nombre de “onces patrimoniales”) fueron reali-
zados en unidades territoriales definidas como representativas de la identidad de la 
comuna por parte de la CCPI, durante el mes de junio del 2017, asistiendo un total de 
44 personas, generándose una conversación respecto a tres ejes que abordaban como 
objeto la identidad de la comuna: qué la define, qué conocimiento histórico existe de la 
misma, y por qué se considera relevante. En torno a estos tres focos, los participantes 
aportaron de forma libre de acuerdo a la aplicación metodológica inspirado en el diseño 
emergente de la investigación social cualitativa, la cual se define como una forma de 
aproximación en la que las temáticas de desarrollo no vienen predefinidas, sino que 
se van adaptando y encontrando respuestas en el mismo contexto en el que se dan, 
favoreciendo con ello la emergencia de las propias interpretaciones y conocimiento 
social de los actores locales (Canales 2006). 

Posterior a esta etapa se realizaron los talleres sobre museos, objetos y cultura material 
(cuatrfamily18 sesiones realizadas en la Biblioteca Municipal Pablo Neruda) y las salidas 
a terreno (visitas al Museo Histórico Nacional, Centro Patrimonial Recoleta Domínica 
y Museo Chileno de Arte Precolombino) los cuales se desarrollaron durante los meses 
de Junio y Agosto del presente año de forma intercalada los días jueves. La idea de 
estas actividades era, a través de charlas expositivas y trabajos prácticos, acercar a los 
participantes a qué es un museo, cómo funciona, cuál es su objetivo, de qué manera 
entrega un mensaje y de qué forma éste es recibido por los espectadores, como forma 
de inspiración para la construcción y exhibición de la muestra final. 



77

Para el análisis de los objetos personales se trabajó con los asistentes a los talleres a 
partir de fichas de registro las cuales abordaban distintas dimensiones de cada pieza 
(definidas como personal, técnica y social), además de transmitirles nociones básicas 
sobre museografía, investigación documental y bases de datos. La idea de esta sepa-
ración era -que a través de sus objetos los asistentes- reflexionaran sobre la forma 
de cómo éstos, que daban cuenta de sus vivencias personales y su historia familiar, 
podían ubicarse dentro de una escala mayor que permitiera proyectarlos en un con-
texto social ,y de esta forma, ya no ser significativo sólo de forma individual, sino que 
esa importancia pasara a ser compartida por el resto de la comunidad a través de este 
imaginario vivencial común, el cual finalmente se tradujera en cómo dicha historia iba 
a ser contada y expuesta en una muestra museográfica.

b) Lo que se concluye del trabajo con los vecinos

Los resultados del análisis de contenido, principalmente de los focus group, revelaron 
la presencia y ausencia sistemática de conceptos en los cuatro territorios. En primer 
lugar, sobre el tipo de asentamiento, los participantes mostraron distintos discursos 
respecto al contenido de una memoria rural viva integrada a un creciente contexto 
urbano. 

Fue notoria la tendencia a destacar los elementos recreativos y de ocio en el territorio, 
muy por sobre los productivos. Se reiteró en todos los territorios el valor del deporte, 
y de los personajes y personalidades asociadas al mismo como elementos de gran 
importancia. Este mismo punto es coherente con los valores de transversalidad y ho-
rizontalidad que los participantes destacaron con énfasis en cuanto a la sociabilidad y 
amistad entre los vecinos. Asimismo, estos valores habrían sufrido cambios y estarían 
en completa transición en el presente hacia una forma de sociabilidad individualista. 

Respecto áreas del conocimiento, existió una breve mención a la existencia de escuelas 
en la comuna, sin que se ahondase en mayores detalles. En comparación, recibió mayor 
mención la presencia de al menos cuatro comisarías históricas ubicadas en la comuna, 
y de hospitales y el discurso de la salud institucional del cual la población fue receptora 
a mediados del siglo XX.

Se mencionó la presencia de una gastronomía tradicional, ya en desuso en el presente, 
y de actividades como bailes, eventos, paseos y vida nocturna dentro de la comuna, 
entre los que destacaron por la importancia cultural y valor estético atribuido a la 
“Fiesta de la primavera”, y los bailes y espectáculos del local “La Tía Carlina”. Todas las 
actividades descritas se definieron como elementos que cohesionaban a las personas 
de la comuna en el pasado.



78

c) Los problemas identificados

En el proceso de construcción del MUCI se identificaron problemas que son interesantes 
de destacar y reflexionar. En primer lugar, ocurrió una asistencia dispar a las diversas 
actividades: a las onces y visitas a los museos asistió mayor cantidad de público que a 
los talleres, el cual en su mayoría no correspondía a las mismas personas, con lo cual la 
construcción participativa de la muestra, los objetos a exhibir, el guión y la exposición de 
los contenidos se vieron complicados. Esta dificultad práctica se debería principalmente 
a que los talleres fueron ejecutados en la biblioteca municipal, saliendo del territorio de 
los vecinos, lo cual a la larga mermó la cantidad de participantes.

Otro de los problemas identificados, esta vez a nivel discursivo, tiene que ver con una 
identidad que, como se pudo analizar, no tiene que ver con una identidad propiamente 
de clase social de la comuna, y se expresa además en la exacerbación de los momentos 
de ocios como memorias significativas, con el desentendimiento de una memoria comu-
nal o globalizante, recayendo en historias personales. En la recolección de objetos este 
elemento es incluso más patente, y tiende a homologarse el significado personal con el 
histórico. Dichos fenómenos culturales observables en un país tan particular como Chile, 
y más aún, en su capital, lo que nos hace también preguntarnos cómo el acostumbrado 
relato antropológico y arqueológico sobre el patrimonio puede quedar trastocado de 
tal forma al incluir la participación como eje central, que se generan contenidos a veces 
irreconocibles sobre lo que se toma por patrimonio, y se hace pertinente preguntar 
respecto a la necesidad de estos “museos comunitarios” construidos desde arriba, o 
desde iniciativas coordinadas con instituciones, que no nacen en muchos de los casos 
de necesidades percibidas o diagnosticadas por las comunidades. 

Esto último pone en tensión el hecho de que primero hemos construido prácticas 
patrimoniales y patrimonializantes distantes a las comunidades, y que una vez genera-
das iniciativas como éstas existen una serie de escollos que deben ser considerados y 
trabajados de forma más sistemática y a lo largo del tiempo, lo que sin duda sobrepasa 
los límites del proyecto. 

Otro punto es la diferencia de resultados entre el relato identitario sostenido por la 
comunidad y de objetos que lo avalan. Ha existido un retraimiento hacia la donación de 
objetos en concordancia con los resultados y áreas identificados, de modo que los objetos 
se desconectan de los elementos destacados como importantes para las personas. En 
este sentido, hubo un resultado imprevisto el que pone en entre dicho no la representa-
tividad de la muestra, sino el sentido de la misma como práctica de patrimonialización. 
También son hace patentes muchos supuestos con los que se trabaja en el proyecto, 
asumiendo una continuidad entre el valor atribuido a ciertas etapas históricas que 



79

marcan la identidad y la posesión de objetos propios de esos momentos, la cual no se 
corresponde en la realidad, ni tampoco una afirmación del patrimonio material como 
elemento vinculante de la memoria, convirtiéndose –para pesar de la iniciativa– en un 
ejercicio que se sigue desarrollando desde las disciplinas más que desde las personas. 

Consideraciones finales

A partir de la experiencia desarrollada en el MUCI, podemos concluir que para que un 
museo pueda ser realmente “comunitario” debe surgir desde la propia comunidad en su 
deseo de contar su historia y reafirmar su identidad. No obstante, este proceso puede 
ser acompañado por profesionales del área que sirvan de apoyo teórico y técnico de 
construcción, pero sin olvidar que debe ser la comunidad la que defina el objetivo y guíe 
el desarrollo de la museología y museografía.

Para esto es necesario una comunidad empoderada que tenga la disposición y la res-
ponsabilidad de generar los contenidos y las formas de exponerlos, de acuerdo a los 
intereses y valores que quieran representar. Lamentablemente si surge de la institucio-
nalidad y no existe un trabajo participativo real y permanente con ella, los resultados 
que se obtienen de estas iniciativas no son representativos, ya que los vecinos no las ven 
como algo propio y valioso para ellos, por lo cual desgraciadamente están condenadas 
a desaparecer en el corto plazo, debido a la falta de interés y recursos (económicos y 
humanos).



80

Referencias bibliográficas

Canales, M. (2006). El grupo de discusión y el grupo focal. En Metodologías de inves-
tigación social. Introducción a los oficios. Manuel Canales Cerón (Coordinador-editor). 
Santiago de Chile: LOM Ediciones, pp. 265-287.

Morales, T. y Camarena, C. (2009). Manual para la creación y desarrollo de museos 
comunitarios. La Paz: Fundación Interamericana de Cultura y Desarrollo.

Partarrieu, E. y Sottolichio I. (2016). Museo Temporal: colección colectiva de vestigios 
locales. VI Congreso de Educación, Museos y Patrimonio. Calidad, equidad e inclusión: 
el aporte desde la educación no formal. Santiago de Chile: Dirección de Bibliotecas, 
Archivos y Museos, CECA Chile-ICOM, pp. 174-180.

Prats, L. (1997). Antropología y patrimonio. Barcelona: Ariel.

Unesco. (2003). Convención para la Salvaguardia del Patrimonio Cultural Inmaterial. Paris.



81

Escuelas 
penitenciarias, 
inclusión a través 
de la historia, museos y 
patrimonio. Programa dirigido 
a estudiantes adultos en 
contextos de encierro

Mauricio Soldavino, Pablo Soto y Marcela Torres14

Desde 2010, el Área Educativa del Museo Histórico Nacional realiza el programa “El museo 
sale del museo”, diseñado con el objetivo de integrar audiencias que no han sido incluidas 
en las actividades de la institución. En este marco, el equipo es el primer museo que lleva 
a cabo un taller patrimonial que valora las historias y las memorias de estudiantes en 
contexto de encierro.

¿Realizar actividades educativas patrimoniales a estudiantes en contextos de encierro? 
Respuesta: Si, a todos los públicos sin exclusión.

La Unidad Educativa del Museo Histórico Nacional (MHN) busca promover el respeto a 
la diversidad cultural de nuestro país y entregar a las diversas comunidades, sin exclusión 

14	 Mauricio Soldavino profesor de Educación General Básica del Instituto Profesional Luis Gal-
dámez, Licenciado en Ciencias de la Educación de la Universidad Central de Chile. Integrante 
del Departamento Educativo del Museo Histórico Nacional.

	 Pablo Soto: profesor de Historia y Geografía. Licenciado en Historia y Ciencias Sociales”. 
Profesional de apoyo Unidad Educativa del Museo Histórico Nacional.

	 Marcela Torres: licenciada en Historia de la Pontificia Universidad Católica de Chile, diplomada 
en “Patrimonio, comunidad y cultural local” en la Universidad de Santiago de Chile. Encargada 
del Departamento Educativo del Museo Histórico Nacional.



82

de alguna de ellas: étnica, social, religioso etc., conocimiento de la historia de Chile y 
del patrimonio. Además pretendemos que nuestro público diverso comprenda, valore 
y se sienta partícipe como sujeto histórico en la construcción de identidad y memoria 
del país. Procuramos contribuir al desarrollo de conocimientos y habilidades para que 
todos/as puedan interpretar objetos patrimoniales a partir de su condición de fuente 
histórica. Finalmente, contribuir a que nuestros usuarios comprendan el carácter social 
y dinámico del patrimonio cultural.

Para nosotros, como profesionales de MHN, realizar una actividad educativa-patrimonial 
a estudiantes en contexto de encierro, tiene varias justificaciones que nos motivan 
a seguir buscando herramientas didácticas para continuar generando interés de los 
internos en las diferentes cárceles públicas que visitamos. 

Por un lado el museo como institución pública y nacional, se enfoca no solamente en 
los usuarios que visitan el edificio Palacio de la Real Audiencia, sino que también es 
imprescindible salir y mostrar nuestra labor a otras comunidades de personas que no 
tienen o no han tenido la posibilidad de visitarnos por diversos motivos. 

Es aquí donde nuestra misión como institución pública se debe conectar con otras 
instituciones del mismo Estado, en este caso Gendarmería de Chile, para fortalecer las 
políticas que busquen generar cambios positivos y valoración de su pasado a este tipo 
de población que se encuentra en las cárceles, y que el mismo Estado ha fallado en la 
aplicación de políticas públicas que ayuden a disminuir la brecha entre ricos y pobres, 
porque finalmente un preso que está estudiando significa que en su niñez o juventud no 
tuvo las mismas oportunidades que alguien que logró terminar sus estudios básicos y 
secundario., Por tanto, debe potenciarse sus ganas de salir adelante, pues al momento 
de obtener su libertad, tendrán más herramientas para desenvolverse dentro de una 
sociedad que no brinda mucho apoyo a las personas que han tenido un pasado delictual.

En el año 2010 se dio inicio a el programa “El Museo sale del museo”, proyecto que de 
forma permanente ha diseñado y realizado variadas iniciativas inclusivas, para: escolares 
vulnerables, tercera edad, escuelas hospitalarias, migrantes, personas perteneciente a 
Corporaciones de Salud Mental (COSAM), estudiantes con retos múltiples, personas 
con visión reducida y total, niños y adultos hospitalizados con problemas neurológicos y 
enfermedades psiquiátricas y jóvenes condenados pertenecientes al Servicio Nacional 
de Menores (Sename). Y, desde el año 2012, se realiza la actividad “Escuelas peniten-
ciarias, inclusión a través de la historia, museos y patrimonio”, pensada en estudiantes 
adultos privados/as de libertad, que entre sus derechos internacionales está: “Parti-
cipar en actividades culturales y educativas encaminadas a desarrollar plenamente la 
personalidad humana”. (Naciones Unidas, 1990).



83

En Chile, hasta agosto de 2016, la población penal era de 107.261 personas de las cuales 
49.063 (45.7%) está en régimen cerrado (Bulnes, F., et al, 2017). Los internos tienen pena 
privativa de libertad debido a: condenado por hurto por un valor menor a $185.000; 
conductores en estado de ebriedad, traficantes menor de drogas, etc. La población 
penal condenada fundamentalmente corresponde a delitos contra la propiedad con 
51% versus contra los delitos contra la vida (8%), y/o contra la integridad física de las 
personas 7%. (Bulnes, F., et al, 2017). Las características de los/as chilenos/as priva-
dos de libertad corresponde a “las características sociales y demográficas que dan 
cuenta de un grupo relativamente homogéneo en términos de educación y empleo, 
con indicadores de una educación bajo la media del país” (Bulnes, F., Collarte, C., et al 
2017). Sólo el 14% completó la Educación Media, y 7.3% es analfabeta, ello se expresa 
en las condiciones de exclusión social, carentes de educación, salud, oportunidades, 
trabajo etc. La población penal es mayoritariamente masculina sobre el 90%, siendo 
el promedio los 33 años. 

En el año 2016, funcionaban 89 establecimientos educativos penitenciarios de Enseñanza 
Básica y Media a lo largo del país. El 70% imparte Enseñanza Básica y Media, y el 30% 
restante Enseñanza Básica. Los objetivos que llevan al interno a postular a las escuelas 
penitenciarias se deben a diversas causalidades, ejemplo, méritos para beneficios por 
ejemplo salida dominical, continuación de estudios, etc. Para el año 2015, los hombres 
que cursaron Enseñanza Básica fueron 6.159, mientras que las mujeres fueron 646, 
dando como resultado un total de 6.808 estudiantes. Los internos que asistieron al 
liceo, cursando Enseñanza Media fueron: hombres 8.206; mujeres 701, siendo el total de 
8.907. Sumando un total de estudiantes de escuelas penitenciarias de: varones 14.365 
y mujeres 1.350, con un total de 15.715 estudiantes, y 176 son estudiantes en Educación 
Superior (Garcés, H., De Rosas, N., et al, 2016).

Para crear el programa para estudiantes de liceos penitenciarios se realizaron entrevistas 
a encargados del Área de Educación de Gendarmería de Chile, estudios bibliográficos, 
análisis de evaluaciones realizadas a los docentes de los liceos y al equipo de profesores 
del MHN, y revisión de la bitácora que se lleva de las actividades realizadas, todo para 
mejorar la mediación y crear nuevos ejercicios de interpretación patrimonial. Además, 
se llevó a cabo evaluaciones a especialistas externos que analizaron el programa y 
participaron de nuestra actividad (Marsal, D. y equipo, 2014). 

Los recintos de la Región Metropolitana visitados han sido seis desde el año 2012 al 
2017 inclusive, siendo el programa ejecutado 13 veces: Santiago, Ex penitenciaría Liceo 
Herbert Vargas Wallis (hombres), cuatro visitas; Puente Alto, Liceo Camino de Luz 
(hombres), visitado en dos momentos; San Miguel, Escuela Cárcel Hugo Morales Bizama 
(mujeres), visitada en tres ocasiones; Colina 1, Liceo Rebeca Olivares, visitado dos veces 



84

(hombres); Talagante, Liceo Presidente Prieto (hombres) y San Joaquín Liceo Santa 
Maria Eufrasia (mujeres) ambos visitados una vez. En total 891 estudiantes internos 
han participado en la actividad.

Los establecimientos educacionales de encierro son diferentes entre ellos, a pesar 
que tienen en común la dependencia tripartita: Gendarmería de Chile (que hace de 
apoderado), las Corporaciones Municipales, a las que pertenece cada establecimiento 
educacional, y el Ministerio de Educación (Mineduc), con su propuesta de Educación 
para la Libertad, con la que busca mejorar la calidad de los procesos pedagógicos para 
establecimientos educacionales en contextos de encierro, que señala: “…se debe favorecer 
un ambiente grato para el aprendizaje, es decir, a pesar de las dificultades, desarrollar la 
confianza en la capacidad y el deseo de aprender en los estudiantes, en su creatividad 
y autonomía frente al aprendizaje; ….promover situaciones educativas que desafíen la 
capacidad de aprender en los estudiantes y la reflexión acerca de los resultados de sus 
propios aprendizajes, y lograr la colaboración de otras instituciones para el logro de sus 
fines educativos. Los internos tienen derecho a una educación pertinente y de calidad”. 
(Garcés, H., De Rosas, N., 2016).

Decir lo indecible

El fracaso de las políticas carcelarias para alcanzar una real reinserción social de las 
personas que se encuentran privadas de libertad, nos motivó a trabajar con estudiantes 
en contexto de encierro, porque consideramos que son un grupo que ha sufrido por 
la falta de oportunidades, permanentemente excluidos por la sociedad, viven en los 
guetos periféricos creados por el Estado, donde la delincuencia y la droga son parte de 
su vidas y el no validarse bajo este designio les significa convertirse en el extraño de la 
población. Sin embargo, creemos como Unidad Educativa que es nuestra responsabili-
dad ir a apoyar a los jóvenes y adultos en condición de encierro, escucharlos y acogerlos 
con nuestro programa. Como profesionales de la educación aceptamos el desafío de 
trabajar con nuevas audiencias. 

En el actual contexto de inclusión a personas con capacidades diferentes, minorías 
culturales, sexuales, entre otras, decir lo indecible implica realizar una autocrítica para 
quienes trabajamos en museos. Muchas veces, por temor e incluso por ignorancia, he-
mos mantenido marginados de los servicios culturales de nuestras instituciones a las 
personas privadas de libertad. En el año 2012, el Museo Histórico Nacional se convirtió 
en el primer museo de Chile en aceptar este desafío e incluir esta audiencia considerán-
dolos beneficiarios de los servicios educativos culturales del museo. Decir lo indecible, 
ya que somos pioneros en realizar actividades patrimoniales en forma permanente en 



85

las escuelas penitenciarias de Chile. En Europa (Vidal, T&H Ruiz, M. 2014) hay presencia 
de museos de artes e historia natural realizando actividades con personas privadas de 
libertad, pero no observamos museos históricos. 

En nuestro país –en este momento– somos los únicos que tenemos un programa de 
inclusión en contexto de encierro, en el que trabajamos los oficios, la memoria, la historia 
y el patrimonio. Realizamos una labor colaborativa a la educación formal, favoreciendo 
experiencias de aprendizaje significativo, aportando en la recuperación del sentido 
positivo de la vida, de la confianza en sí mismo, del goce, de la identificación con el 
patrimonio nacional y el incentivo del conocimiento de los oficios y herramientas como 
elemento identitario y memoria de cada uno de ellos/as, lo que finalmente promueve 
la inclusión de estas personas que necesitan reinsertarse en la sociedad que los ha 
abandonado por tanto tiempo.

Consideramos importante la reflexión, los aportes personales que enriquecen el 
aprendizaje de cada uno, sus emociones y su pasado familiar, sus historias de vida 
que representan a un sector social postergado a lo largo de los años, pero también un 
sector que es parte relevante de la historia, por lo que es trascendental el trabajo de la 
memoria como una memoria colectiva que representa a estos segmentos que no son 
parte de la historia oficial, sino que son parte de esa historia desde abajo. Citando a 
Mario Garcés respecto al tema, nos relata que “La historia es memoria y sin memoria 
no hay historia” (Garcés, 2001), ratificando que la memoria de las personas, es fun-
damental para que los internos puedan valorar su propia historia a través de objetos 
que los representan. 

Nuestro taller se enriquece con la utilización de una metodología de trabajo basada en 
la teoría constructivista, la cual postula que son los estudiantes los que construyen su 
propio conocimiento a partir del contraste de las nuevas vivencias con las que ellos ya 
poseen. Como, también, damos énfasis al reconocimiento del valor de los objetos que 
el museo resguarda, y las piezas que se llevan a la actividad están pensados para que 
los estudiantes evoquen recuerdos personales y/o familiares.

El programa cuenta con cuatro tiempos para su ejecución en una hora y treinta minutos: 
introducción y bienvenida; museos e interpretación histórica de un objeto; trabajo grupal 
de diferentes temáticas de interpretación y trabajo de memoria (oficios, herramientas 
y tradición; objetos de vida cotidiana; carpintería, la nobleza de la madera), y finalmente 
presentación de grupos y reflexión final.

1.	 Presentación y bienvenida. A todos los participantes de forma empática y respeto 
presentamos a nuestra institución. 



86

2.	Museos e interpretación histórica de un objeto. El objetivo de este momento es 
acercar a la audiencia al tema de la interpretación patrimonial a través de los objetos. 
Explicamos la importancia del MHN como institución de resguardo del patrimonio 
histórico y cultural de nuestro país. 

	 La actividad se inicia con la siguiente pregunta: ¿Conocen o han visitado alguna vez 
algún museo?, ¿Dónde está la Plaza de Armas de Santiago?, ¿Qué funciones piensan 
que tiene el MHN? A partir de las respuestas entregadas por los estudiantes abordamos 
el concepto: objeto como fuente histórica. Les contamos que los objetos que colecciona 
el museo son fuentes históricas y nos permiten recrear la historia de Chile y conocer 
nuestra cultura, es por eso que se colecciona, cuida, educa, exhibe y entretiene. Es en 
este momento que les expresamos que la historia la escribimos todos y todas, que ellos 
también son sujetos históricos y lo que puedan aportar a la sociedad va a constituir 
una huella en nuestra cultura porque todos hacemos historia. Luego a partir de una 
historia ficticia les mostramos un cofre donde escondemos un objeto valioso, un tesoro 
de nuestra familia (de los profesores) el cual ha pasado de generación en generación. 
Esto lo hacemos para que comprendan que la historia no se limita solamente a objetos 
de valor comercial y personajes conocidos. Procuramos que el relato incluya las caracte-
rística que más tarde les van a permitir evidenciar su gran valor histórico y patrimonial. 

	 A continuación les consultamos: ¿Ustedes creen que el objeto que hemos presentado 
podría estar en el museo? A partir de sus opiniones abordaremos algunas caracterís-
ticas que permiten interpretar su historia, “un grupo de personas se siente reflejada y 
representadas en él”, “nos entrega algunas pistas y datos históricos” y “nos entregan 
valores y de características de personas que vivieron antes que nosotros”. Con cada 
una de las afirmaciones se solicita a alumnos participar sacando de algunos objetos 
estas pistas (tarjetas) que deberán relacionarlo con la historia ficticia. Y para confirmar 
el aprendizaje, solicitamos cuatro voluntarios para realizar un ejercicio de análisis de 
objetos donde deberán organizar de más antigua a más moderna un grupo de objetos 
de una misma familia.

3.	Trabajo grupal. La actividad es dirigida por un profesor del MHN, y busca poner en 
práctica lo aprendido anteriormente, y para ello se trabajará con algunos objetos e 
imágenes de nuestra colección, objetos que se encuentran en cada baúl y que fueron 
pensados para ellos, los conocen incluso algunos trabajan o trabajaron esos oficios. 
En estas reflexiones surgen –de forma espontánea– sus recuerdos, sus memorias de 
infancia. La instancia resulta enriquecedora ya que aportan con saberes traídos desde 
sus ancestros. Historias que los transportan a su época de niños, de jóvenes cuando aún 
no estaban maleados por la ciudad que los vio nacer en el delito. El curso se divide en 
tres equipos de trabajo, cada uno de estos investigará un baúl, pretendemos obtener de 
los estudiantes uno de los siguientes conceptos: oficios, herramientas y tradición; vida 



87

cotidiana; la carpintería, la nobleza de la madera. Cada grupo abordará la temática a 
partir del relato del profesor, el que será apoyado objetos alusivos a cada tema. La idea 
es aplicar las técnicas de interpretación histórica de los objetos antes vistas: cómo se 
llama el objeto, para qué sirve, de qué material está hecho, si se usa actualmente, qué 
recuerdos tengo de ellos, memoria personal, etc. Al finalizar, cada grupo debe elegir a los 
representantes (o todos) que expondrán al resto del curso lo que aprendieron y conclu-
yeron en su equipo. Para su explicación utilizan los objetos e imágenes que trabajaron.

4.	Cierre de la actividad y evaluación formativa. Para finalizar invitamos a los/as alum-
nos/as a realizar un plenario donde se avaluará la actividad, respecto a sí creen que 
les sirvió aprender sobre: los objetos patrimoniales como fuente histórica, los oficios 
como elementos identitarios de una cultura, la herramientas y el trabajo artesanal y el 
museo como institución de resguardo del patrimonio cultural de Chile y el trabajo de 
memoria personal y familiar. 

	 Para terminar los alentamos a tocar, observar e interpretar los objetos históricos ex-
puestos en la mesa central. Nos despedimos y les agradecemos su buena disposición 
para participar en la actividad, y además los invitamos, junto a sus familias, cuando 
puedan, visitar el museo.

Conclusiones

Según nuestra experiencia en las distintas escuelas-liceos penitenciarios, los o las estu-
diantes agradecen y se motivan con visitas de personas externas al lugar de reclusión, 
porque es una forma para interactuar con otras personas distintas al encierro como gen-
darmes y profesores de sus liceos y, de esa manera, salir aunque sea un rato del contexto 
carcelario en el que están envueltos. 

Por ejemplo, en una de las visitas a la cárcel de Colina I, uno de los internos comentaba 
que estas actividades son una motivación especial, ya que aprende algo nuevo, se siente 
valorado como persona y, además, es una instancia para hablar de otros temas ajenos al 
contexto de encierro. El mismo interno decía que la rutina diaria y sus conversaciones no 
sale del tema delictual, temas de su población, o de otras cárceles, por lo que la presen-
cia de actividades educativas de personas e instituciones externas es algo que valora y 
motiva a participar con gran entusiasmo, incluso como algo nuevo que pueden contar a 
sus familiares los días de visita. 

Otros ejemplos de que la actividad que realizamos es valorada por parte de los internos, 
son cosas que ellos mismos nos han contado, como acordarse de que vinieron al Museo 
cuando eran jóvenes, o incluso el caso de una ex interna que asistió al Día del Patrimonio, 



88

el 29 de mayo 2017, junto a su hijo, comentando que la había marcado de buena manera 
la actividad en la que participó cuando era estudiante de una escuela penitenciaria y que 
la motivó a interesarse más en profundidad de la temática relacionada con el patrimonio.

Además, los estudiantes valoran el trato que se les brinda en estas actividades, siempre 
de manera cordial, de igual a igual, lo que se manifiesta en un gran respeto por parte de 
ellos, desde los más jóvenes hasta los de mayor edad. El respeto y la confianza en ellos es 
una manera de demostrar que a pesar de haber cometido errores en sus vidas, siempre 
hay una segunda oportunidad, y que la violencia con la que muchos de ellos conviven o 
han convivido en sus entornos y poblaciones, no solo es producida por ellos, sino que más 
bien sus condiciones de vida precarias, los han llevado a comportarse de manera violen-
ta. Por tal motivo, que el respeto es algo que aprecian y lo demuestran en las distintas 
actividades que hemos realizado, ya que no corresponde juzgarlos por sus errores, sino 
que los respetamos y queremos influir en su reinserción, o brindarles herramientas para 
que cuando obtengan su libertad, puedan seguir un mejor camino.

Otro aspecto importante es el reconocimiento a la memoria de todas las personas con 
las que trabajamos, ya que muchos de los objetos que usamos hablan de las historias de 
los oficios, los trabajadores, los mineros, del campo, la vida cotidiana, el género, nuestros 
pueblos originarios, etc., temas con los que muchos se sienten identificados, haciéndolos 
recordar su pasado y la de sus familias, por lo que la memoria es una muy buena herra-
mienta para que valoren su pasado como algo importante y que les brinda una identidad 
dentro de un contexto de encierro.

Al reconocer la memoria de los estudiantes de las escuelas penitenciarias también es-
tamos aprendiendo de ellos, de sus historias, de sus formas de vida, de las injusticias y 
desigualdades con las que han crecido, y que los diferentes gobiernos de turno y la clase 
política en general, no se han hecho cargo en la prevención del delito, en temas educacio-
nales y sociales, para así poder brindarles un futuro con herramientas para que puedan 
surgir y salir de su condición de pobreza. Finalmente, esto último influye de sobremanera 
en que muchos busquen, como salida de su vulnerabilidad, el cometer delitos, iniciando 
un círculo vicioso que no terminará si no se interviene desde las bases sociales de la que 
está compuesta la sociedad actual.

Nuestro principal objetivo como Unidad de Educación del Museo Histórico Nacional 
es aportar al proceso de reinserción de las personas en situación de encierro desde un 
ámbito que involucre sus memorias y de sus familiares, y la valoración de éstos como 
sujetos históricos, lo que en muchos casos los ayuda a seguir adelante con la esperanza 
de insertarse nuevamente en una sociedad que los ha excluido permanentemente por 
su actuar, pero que no ha hecho lo suficiente para darles un futuro diferente al que les 
ha tocado vivir desde su niñez.



89

Bibliografía

Bulnes, F., Collarte, C., Fruhling, H., Mardones, C., Ramm, A., Roblero, L., Santibáñez, 
Sanhueza, G., Singer., M., Tello, C., & Vial, P. (2017). Sistema carcelario en Chile: pro-
puestas para avanzar hacia una mayor efectividad y re inserción. Centro de Políticas 
Públicas UC. Sitio web: http://politicaspublicas.uc.cl/wp-content/uploads/2017/05/
Art%C3%ADculo-Sistema-carcelario-en-Chile.pdf

Garcés, H., De Rosas, N., Gacitúa, D., Pedraza, M., & Infante, I. (04, 2016). Educación 
para la libertad. Propuesta de mejoramiento y pertinencia de los procesos pedagógicos 
para establecimientos educacionales en contextos de encierro. Junio 20, 2017, de Coor-
dinación Nacional de Educación de Personas Jóvenes y Adultas. División de Educación 
General. Sitio web: http://epja.mineduc.cl/wp-content/uploads/sites/43/2016/07/
Educaci%C3%B3n-para-la-libertad-2016-2018-Final-042016.pdf

Garcés, Mario “Memorias de la Dictadura en La Legua”. (2001). Santiago de Chile: 
ECO Educación y Comunicaciones.

Marsal, D., &Equipo (12, 2014). Estudios de metodologías aplicadas por el área edu-
cativa Museo Histórico Nacional. Licitación 49-17LE14.

Naciones Unidas, Asamblea General “Principios básicos para el tratamiento de los 
reclusos”, principio N°6, en su resolución 45/111, (14 de diciembre de 1990), disponible 
en http://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/BasicPrinciplesTreatmentO-
fPrisoners.aspx

Vidal, T& Ruiz, M. (2014). Arte, cultura y cárcel. Prácticas artísticas y culturales en 
contextos penitenciarios. 2017, de Cultura Sin Mesura Sitio web: https://issuu.com/
culturasinmesura/docs/arte_cultura_y_carcel



90

Mesa 3:
Diversidad cultural 
y educación en 
museos



91

Museo, comunidad, 
territorio: Interpretación 
de la multiculturalidad del 
Ecuador a través de sus 
museos de comunidad

Ricardo Rivadeneira15

 
El autor escribe y analiza cinco casos de museos comunitarios en Ecuador. Las entrevistas 
a los presidentes de juntas, los guías nativos y los pobladores locales dan cuenta de que el 
eje central de estos espacios son las comunidades, las que gestionan su propio patrimonio, 
fortaleciendo su memoria e identidad.

La desigualdad social y la centralización de poder, fueron las principales
causas para que figuren este tipo de museos, un espacio destinado al

trabajo social, de comunidades que nunca
fueron involucradas, ni reconocidas.

(Rivadeneira: 2016) 

Iniciamos este análisis entendiendo que la diversidad cultural es el desarrollo y la cons-
trucción social que se ha venido efectuando de acuerdo a las distintas transiciones 
que van ocurriendo en la historia y que ¨gracias¨ a conquistas, procesos de industria-
lización, avances tecnológicos, migraciones, aculturizaciones (todo este desarrollo de 
la globalización cultural en la que vivimos), nos hace pensar que estamos destinados 
a la homogeneidad, con una alimentación similar, vestimenta parecida y con un len-
guaje universal. Situaciones en la que varios pueblos luchan por no desaparecer, por 

15	 Ricardo Rivadeneira: consultor ecuatoriano especializado en patrimonio cultural y museos, 
con estudios en conservación - restauración de bienes culturales, museología y gestión de 
patrimonio cultural. En Ecuador posee la consultora Seppia Proyectos Culturales, con más 
de ocho años de experiencia a nivel nacional.



92

mantener su identidad, costumbres, saberes, tradiciones, gastronomía, lenguaje, como 
parte fundamental para sentirse únicos, diversos en una nación; en donde sobresalen 
pueblos que buscan revitalizar su espíritu por el reconocimiento y la igualdad mediante 
construcciones simbólicas de sus sentidos reafirmando la importancia y el derecho a 
la expresión como (re) creadores de su patrimonio local en la búsqueda de recuperar 
su memoria social - histórica, manteniendo sus saberes y tradiciones en pro de un 
desarrollo social y una activación de su economía. 

Los museos de comunidad están concebidos con el fin de ser un espejo en el que se 
puedan reflejar las comunidades que buscan ser las trasmisoras de conocimientos 
ancestrales, tienen el ideal de ser reconocidas mediante patrimonializaciones de su 
memoria; siendo causales las prácticas sociales y recreaciones simbólicas, vinculadas 
a la acción colectiva que la reafirma como propia al idear medidas de protección y 
conservación. Estos tipos de museo nacieron en el Ecuador con el objetivo de democra-
tizar el patrimonio, para preservar, valorar, utilizar y difundir la propia cultura, mediante 
procesos continuos de adaptación a los cambios socioculturales y a una comunidad 
que se encuentra en constante evolución, pretendiendo retratar su vida cotidiana, sus 
costumbres, su memoria oral, sus saberes, en busca de una reivindicación social-políti-
ca-cultural. Erigidos como depositarios de memoria, de aquellos pueblos ecuatorianos 
que han sido olvidados desde la colonia, que buscan contar su historia, su pasado, que 
su diversidad sea reconocida y que no exista más el olvido. 

Situación actual de los museos de comunidad

Los cinco museos comunitarios estudiados mantienen un mismo compromiso con su 
comunidad y es que si en algo han coincido todos los representantes comuneros es 
que la razón de ser de los museos es el bien común; ya que implica un valor agregado a 
la historia de los pueblos ¨Memoria Viva¨ la misma que se construye con los relatos de 
su pueblo, dando un valor simbólico que se atribuye como parte de la construcción de 
identidad. Y es que al hablar de patrimonio en estas comunidades no se tiende hacerlo 
desde una construcción de memorias únicas en la que se termina por olvidar a otras 
memorias posibles; sino que, se debate sobre un patrimonio en constante evolución 
que va relacionado de acuerdo al presente de su memoria social ligada a su genealogía 
histórica.

Las comunidades investigadas en el Ecuador han generado sus propios repositorios de 
memoria; de su propia historia, una crónica no contada. En la actualidad existen cinco 
museos de este tipo, cuatro formados a partir de un patrimonio arqueológico y uno 
desde su patrimonio etnográfico. Museos como Valdivia (1970), Salango (1984), Agua 



93

Blanca (1992), Chobshi (2007) y Otavalo (2009) han sido analizados para entender 
su modelo de gestión comunitaria y económica, el grado de involucramiento con la 
comunidad y el aprovechamiento de su cultura. Estos cinco museos buscan afianzar su 
identidad mediante el aprovechamiento de los recursos naturales (ambiente, espacio, 
territorio habitado), recursos patrimoniales (historia, memoria, saberes, tradiciones, 
lengua, gastronomía, religión, etc.) y sus recursos humanos (comunidad y visitantes). 
Entendiendo que la cultura debe privilegiar a las colectividades y no manejarse sobre 
interés políticos. Las comunidades están vinculadas a su museo, exaltan características 
como el mejoramiento de la convivencia entre los pobladores y visitantes del lugar tienen 
un planteamiento positivo al tener un espacio en el que pueden reflectar su diversidad. 
Un territorio de reconocimiento de su cultura, de su política, de su espiritualidad, en la 
búsqueda de una verdadera interculturalidad donde se aplique la igualdad y equidad 
que es difundida en el Plan Nacional del Buen Vivir.

La concentración de museos de comunidad se refleja en la costa de Ecuador en zonas 
donde se descubrieron los primeros asentamientos de vida humana en el país, culturas 
como la Valdivia, Chorrera, Manteña, son de las principales exhibidas en los museos de 
la costa. 

Ubicación museos de comunidad
en el territorio ecuatoriano (gráfica propia).

Museo de Chobshi

Museo Valdivia

Museo Salango

Museo del Pueblo Viviente Kiwcha Otavalango

Mueso Agua Blanca



94

Los museos de la región costanera nacieron de las investigaciones efectuadas por varios 
arqueólogos que llegaron a crear centros de estudios de las culturas precolombinas 
que encontraron en las comunas el inicio de las civilizaciones americanas y modelos 
de vida que todavía se practican; y que luego pasaron a manos de la propia comunidad 
como custodia. Mientras que en los dos museos que pertenecen a la región de la sierra 
manejan situaciones más recientes que nacieron con un ideal social desde la propia 
comunidad. La comuna de Otavalo formada por una reivindicación social al adquirir el 
inmueble donde por muchos años fueron esclavizados; y la comuna de Chobshi al sur 
de Cuenca se ha ido perdiendo debido a las migraciones producto del abandono de un 
pueblo con una rica cultura precolombina, en la que su asamblea mira la necesidad de 
formar un museo con características propias en las que puedan expresar sus saberes 
y tradiciones, su modo de vida, lo que representa para ellos el tener edificaciones pre-
colombinas, declarándose como originarios Cañaris, creando unidad identitaria en una 
comunidad rica en patrimonio local y nacional.

Cinco casos de estudio.
Cuadro descriptivo de los museos comunitarios ecuatorianos (elaboración propia)

Museo
Año
creación

Nombre
de la Asociación

Localidad Tipo

Museo Vivo 
Pueblo Kiwcha 
Otavalango.

2009
Asociación 
Comunitaria de 
Otavalo.

Otavalo, 
Imbabura.

Etnográfico.

Museo 
Comunitario 
Chobshi.

2007
Asociación 
Comunitaria 
de Chobshi.

Chobshi,
Azuay.

Arqueológico. 
Etnográfico.

Museo
Valdivia.

1970
Asociación 
Cultural de 
Valdivia.

Valdicia, 
Santa Elena.

Arqueológico.

Centro de 
Investigación 
Comunal 
Salango.

1984
Asociación 
Comunitaria 
de Salango.

Salango,
Manabi.

Arqueológico.
etnográfico. 
Salas de 
exposición 
temporales.

Museo 
Comunitario
Agua Blanca.

1992 Agua Blanca.
Agua Blanca, 
Manabi.

Arqueológico. 
Etnográfico



95

Durante las entrevistas con varios de los presidentes de juntas, colaboradores, guías 
nativos y pobladores locales pudimos amalgamar ese paraguas de ideas en las que 
valoraban al museo como parte fundamental de la comuna, que ha pasado hacer el 
motor central del mismo, y en el que ven reflejado un sinnúmero de atributos comunes 
de los diferentes casos, entre los cuales nombraremos los siguientes:

•	 Los museos nacieron de la necesidad que la comunidad sea la encargada de ges-
tionar su propio patrimonio.

•	 La comunidades incitan ser valoradas como originarias, con una identidad en la que 
se sientan reconocidos.

•	 Buscan un desarrollo social y económico, que involucre a toda la comunidad a par-
ticipar en el fortalecimiento y aprovechamiento de su cultura.

•	 Pretenden fomentar las iniciativas que se dan desde la comunidad y que tengan 
beneficios colectivos.

•	  Aupar el autoestima de la población local mediante la narrativa semiótica que nace 
desde la comuna.

•	 Todos tienen poder de voto, nadie es más que nadie en la comunidad, el museo 
busca afirmar que todos son iguales, promulgando el bien común, la justicia social 
y la equidad.

•	 Entienden que el museo debe ser la ventana al mundo de la comunidad que busca 
tener las mismas oportunidades reflejando su diversidad cultural.

•	 Complementan las actividades museísticas con talleres que van destinados al 
rescate de tradiciones materiales e inmateriales, como iniciativa para salvaguardar 
la memoria de los pueblos.

•	 Todas las comunidades han visto en el museo una oportunidad para iniciar empren-
dimientos colectivos como la creación de restaurantes comunitarios, elaboración de 
artesanías, hotel comunitario; inclusive en la comuna de Agua Blanca aprovecharon 
la reserva ecológica donde viven para instaurar un spa comunitario. 

•	 La formación de guías nativos que trasmiten una narrativa creada desde la comu-
nidad y su imaginario colectivo; y no, el de una historia escrita en libros que les ha 
sido impuesta.



96

Las metamorfosis de las comunidades están vinculadas a su museo en la que exaltan 
características como el mejoramiento de la convivencia y coexistencia entre los po-
bladores y visitantes del lugar. Las comunas tienen un planteamiento positivo al tener 
un espacio en el que pueden reflectar su diversidad y romper con esa hegemonía de la 
colonialidad. Un territorio de reivindicación social, de reconocimiento de sus culturas, 
de su política, de su espiritualidad, en la búsqueda de una verdadera interculturalidad 
donde se aplique la igualdad y equidad.

Características especiales.
Detalle de las características de los museos de comunidad (elaboración propia).

Museo Habits.
Plan de
Gestión

¿Cómo se 
identifican?

Guías 
nativos

Actividades 
culturales 
identitarias

Recursos

Museo Vivo 
Pueblo 
Kiwcha 
Otavalango.

Unión 
de 64 
comunas

No
Indios 
otavalangos.

Sí

Solsticio
Temascal
Pachamanca.
Bodas indígenas.
Telares de cintura.
Danza.

Venta de 
entradas.
Artesanías

Museo 
Comunitario 
Chobshi.

90
habits.

No
Nativos 
originarios 
cañaris.

Sí
Solsticio
Temascal
Pachamanca.

Venta de 
entradas.

Museo
Valdivia.

8.000 
habits.

No Mestizos. Sí
No (Pasará a 
formar parte del 
municipio).

Venta de 
entradas.

Centro de 
Investigación 
Comunal 
Salango

3.5000 
habits.

Sí
Comunidad 
raíces 
ancestrales.

Sí
Danza.
Gastronomía.
Música folklórica.

Venta de 
entradas.
Hotel 
comunal.
Artesanías.

Museo 
Comunitario
Agua Blanca.

300 
habits.

Sí

Ancestral.
Nativos 
Cultura 
manteña.

Sí

Festival balsa 
manteña.
Fiestas religiosas.
Spa ancestral.
Gastronomía.

Venta de 
entradas.
Spa.
Hotel.
Restaurante.
Artesanías.



97

Museo Viviente del Pueblo Kichwa Otavalango

En entrevista con Luzmila Zambrano, coordinadora del proyecto, comentó que fue un 
sueño que pudo desarrollar en el año 2009, y que busca heredar a las futuras genera-
ciones del pueblo Kichwa un espacio para que nunca más exista el olvido y nos dice:

“el pueblo de Otavalo es orgullosamente Mindalaes, pero al estar por todo el mundo; 
estamos de a poco perdiendo nuestra identidad cultural; y no me refiero solamente 
a la identidad cultural vista como los hombres y su trenza, la vestimenta que carac-
teriza a las mujeres, pues considero que la vestimenta no hace al ser humano pero 
el idioma, el perder la lengua es hacer que el pueblo vaya muriéndose”.16

Se afirma que el objetivo principal por lo que la asamblea decidió conformar un museo 
de la comunidad, que pueda expresar sus costumbres, tradiciones, se creen talleres que 
lleguen a transmitir los saberes de los “taitas y mamas”17 a las generaciones más jóvenes 
y de esta manera fortalecer la identidad del pueblo.

16	 Luzmila Zambrano es la actual coordinadora del Museo Comunitario, quien junto a su esposo 
iniciaron con los procesos de compra de la antigua fábrica donde sus familiares y esposo 
laboraron por largas jornadas. 

17	 Se conoce como Taitas y Mamas a las personas longevas con sabiduría ancestral.

Vista Museo Etnográfico del Pueblo Kichwa Otavalango (fotografía propia).



98

Para Rene Zambrano presidente de la asamblea, crear el museo del pueblo Otavalango 
en la antigua fábrica textil San Pedro donde la mayoría de comuneros habían laborado 
convirtiéndose en un lugar mítico que enlazaba el desarrollo de la memoria histórica 
y social de su pueblo, era algo apoteósico. Este edificio patrimonial fue construido en 
1858 estableciéndose como fábrica de cobijas San Pedro; embargado por el estado 
en la crisis bancaria en 1998, pasó a cargo de la Corporación Financiera Nacional del 
Ecuador para ser rematado. Por su parte, la asamblea de comuneros que tenía toda la 
intención de adquirir el inmueble embargado, formó la Corporación del Museo Viviente 
de Otavalango, la que se legalizó en el Consejo de Pueblos y Nacionalidades (Codenpe). 
Al formar esta entidad –dice Rene–asumieron el proyecto para la formación del museo, 
tuvieron que participar en la licitación para poder adquirir el inmueble. 

Luzmila nos comenta que no fue nada fácil ya que tuvieron que cumplir con varios 
requisitos, uno de éstos fue el factor económico, que recalca que ha sido muy duro 
para ellos, ya que tenían que reunir $37.000,00 dólares para competir en la subasta, con 
empresarios con mucho mas capital que todas las 64 comunidades pertenecientes a 
la Asamblea. Luego tuvieron que cambiar el modelo de organización de corporación a 
compañía, pues la normativa en la CFN así lo estipulaba. Todo el proceso demoró dos 
años, pasaron por dos subastas hasta que les fue adjudicado por un valor de $365.650,23 
dólares, el 10 de enero del 2011, fecha en la que les entregaron las escrituras.

Rene Zambrano nos comentó que ha sido muy duro el trabajo que han venido haciendo, 
al reunir cada mes el dinero para pagar la mensualidad del préstamo y el mantenimiento 
del inmueble. Confirma que no cuentan con ayudas externas de municipios, organiza-
ciones nacionales o internacionales que les colaboren. Argumenta que la Asamblea 
está conformada por 24 familias pertenecientes a las 64 comunas. Cada familia otor-
ga una mensualidad de $250 dólares, que sirve para cubrir con los gastos. Comunas 
como San Eloy, Cotama, Cotacachi, Selva Alegre, Tocagon, son de las que pertenecen 
a la Asamblea y hace mención a los quichuas cayambis, justificando que el Museo de 
Otavalango está abierto no sólo a indígenas Otavalos, sino a mestizos, y organizaciones 
de otros grupos étnicos, reflexionando sobre el trabajo de convivencia, una verdadera 
practica intercultural. 

La participación de la comunidad ha sido muy importante, ya que se han implicado 
con el proyecto desde la primera instancia, nunca han faltado a las reuniones que se 
tienen en la Asamblea. Rene resalta el compromiso de las comunas con el proyecto de 
museo y nos explica lo siguiente:

“En una de las tantas mingas que organizamos para la limpieza y el mantenimien-
to de los espacios del museo; siempre traemos los alimentos cada familia y los 



99

compartimos en una mesa grande que se encuentra en el patio y una tía trae una 
ollita de caldo y nos dice que vayamos a comer; ¡era caldo de gallina, sin papas solo 
agüita, pero con mucha presa nos dio, cuando empezamos a comer no tenía sal!! 
Le digo, tía por si acaso tienes sal, y me responde: Estamos comiendo quince días 
sin sal. ¿Le pregunto por qué? Y me dice lo que pasa es que estuvimos reuniendo 
de centavito en centavito para poder pagar nuestra parte para el préstamo de la 
CFN, con lo que te di la platita ya no me alcanzo para comprar la sal”.18

Como ésta, muchas historias de compromiso han existido en lo que va de la formación 
del museo por parte de la Asamblea. Una deuda con 10 años para finiquitarla, pero se 
mantienen con todo el entusiasmo al ver cada día a la población más comprometida 
con su objetivo principal: mejorar su desarrollo social. Las 24 familias que conforman la 
asamblea trabajan activamente en beneficio del museo aportando no solo económica-
mente sino también ideológica, social, artesanalmente; es decir, con todos los trabajos 
que se requieran. Se forman una asamblea general cada tres meses, en la que realizan 
su cronograma trimestral y analizan los procesos que se han venido ejecutando y sus 
posibles mejoras.

Luzmila mencionó que desde la conformación de la Asamblea ninguno ha recibido un 
sueldo, pues hasta este año la cantidad de visitantes no ha sido representativa, cuentan 
con un promedio de visitas de 100 personas al mes; de los que solo el 10% es nacional, 
mientras que el 90% son extranjeros de países como Estados Unidos, Francia, Japón y 
que a pesar de abrir seis días por semana y dar cursos de música, danza, idioma Quichua, 
no alcanzan a cubrir todos los gastos que el mantener un museo implica. La Asamblea 
ve al museo no como un productor de recursos económicos sino como un generador 
de emociones y vínculos identitarios que afiancen su cultura: 

“Un sacrificio de varias familias que estamos acá, trabajando a diario. Como yo 
digo, no es una cuestión personal, es una cuestión comunitaria”.19

Rene y Luzmila tienen muy claro que la única forma de preservar su memoria social 
e histórica es mediante representaciones de sus saberes, tradiciones y costumbres. 
Comentan que han vivido de cerca las migraciones de decenas de familias a diferentes 
partes del mundo, y que a su regreso han podido entender los procesos de aculturización 

18	 Rene Zambrano presidente de la Asamblea comunitaria del Museo Otavalango, durante la 
entrevista realizada comento varias anécdotas en las que veía que las comunidades están 
comprometidas con el objeto del Museo que es el de crear identidad. 

19	 Luzmila Zambrano coordinadora del proyecto, durante la entrevista realizada en las instala-
ciones del Museo, explica como la acción comunitaria puede fortalecer la memoria del pueblo. 



100

a los que han sido sometidos sus pueblos, olvidando sus orígenes, perdiendo su idioma. 
Entienden que era necesario un espacio donde se reflexione, se represente y recree sus 
memorias, su historia; una historia que siempre puede variar, y en la que ellos quieren 
ser parte. Entre sonrisas Rene cuenta que descubrió un baúl con escrituras de la casa, 
planos originales y varios libros que cambiarían la historia que se conocía sobre la fábrica; 
pasando hacer la textilera más antigua del país, funcionando desde 1858. Y es que esta 
historia, así como muchas historias que sucedieron en cada pasillo, en cada esquina de 
lo que fue la fábrica textilera San Pedro, volverán a ser contadas y recreadas gracias a la 
participación y colaboración de todas las comunidades que forman parte del proyecto.

Su sitio de memoria por excelencia es una antigua fábrica textilera en la que varias 
generaciones de indígenas Otavalos fueron oprimidos, explotados laboralmente, tra-
bajando largas jornadas sin ser reconocidos, un lugar donde muchos perdieron la vida, 
donde muchos niños crecieron, un lugar con espíritu que necesita contar historias y que 
su imaginario colectivo se viralice: primero, en su comunidad que necesita mantener 
activa su identidad, y después en los visitantes para formar un espacio de reflexión y 
comunicación participativa en la que se valore y reconozca la cultura Otavalango. Ahora 
este pueblo es poseedor del lugar, esta comunidad cree que los más de 500 años que 
han vivido en opresión sólo servirán si ellos pueden compartir su historia y hacer que 
la gente la valore, ya que son los únicos conocedores que pueden defender, fortalecer 
y difundir la identidad cultural de su pueblo.

Antigua fábrica textilera San Pedro-Museo Otavalango 2016 (fotografía propia).



101

Museo Chobshi

La comuna de Chobshi creó una asociación con la iniciativa de los pobladores; que busca 
impulsar y gestionar iniciativas de sus habitantes para un mejor vivir. La señora Nube 
Vera es la presidenta de la Asociación y nos comentó que la incitativa del museo nació 
debido a la preocupación que existía en la gente de Chobshi por ver como no podían 
desarrollarse social y económicamente teniendo un patrimonio tan único para el país, 
del cual ellos eran los guardianes

En tanto, Hernán Carrera comunero de Chobshi hace referencia al papel que tiene la 
Arqueología en el Ecuador y menciona que el Ministerio de Cultura y el Instituto de Patri-
monio Cultural han invertido entre 5 y 10 millones de dólares en el complejo arqueológico 
Ingapirca20, un lugar que según el entrevistado no supera a la historia y patrimonio que 
posee Chobshi, el cual hasta el día de hoy no ha recibido nada de dinero por parte del 
Estado. Nube y Hernán comentan que trataron de dialogar con varias instituciones y 
municipios para poder obtener recursos y canalizar la idea de tener un espacio que sea 
generador de su cultura y reactive la vida en el pueblo.

20	 Ingapirca es uno de los vestigios prehispánicos mejor conservados en el Ecuador, un templo 
Incaico en forma elíptica, se encuentra en la provincia del Cañar-Ecuador. 

Museo de la Comunidad de Chobshi 2016 (fotografía propia).



102

Nube comentó que en la reunión de la Asociación decidieron por unanimidad crear su 
propio museo; y que lo gestionaron muy rápido, para el mismo año iniciaron con los 
trabajos de construcción de su museo en un terreno que fue una donación del señor 
Carrera para la Asociación. Gumercindo Duchicela guía nativo “Abrimos un museo pro-
visional en una sala de la casa de uno de los comuneros, que tenía cinco vitrinas que 
mostraban los objetos que todos habíamos encontrado en el pueblo”.

La construcción del museo se la realizó en varias mingas generales, organizada por 
la Asociación en la que participaba todo el pueblo. Hernán nos dice que tanta fue la 
emoción por concluirlo que, en el año 2007, pudieron inaugurar el nuevo museo, que en 
palabras de Gumercindo está enfocado en difundir “nuestra herencia, nuestros saberes, 
contamos con varias fiestas religiosas como la Virgen del Perpetuo Socorro, la Navidad, 
el Temascal, el solsticio, todas estas festividades las han orientado a que salgan desde 
el museo, pues se ha convertido en el sitio de encuentro de toda la comunidad que se 
reúne cada seis meses para evaluar los trabajos que se vienen efectuando”.

Hernán es muy enérgico al enfatizar que el paso que dieron al construir el museo sólo 
es el inicio de un plan de gestión en el que se involucre toda la población, con el objetivo 
de mejorar su calidad de vida y dice: 

“Si este momento estoy sentado con usted es por dos motivos: el primero que 
no se termine toda la arqueología, la historia que tenemos aquí, y el otro punto 
es que mejore la economía de la gente que está acá”.21

Los nueve años de funcionamiento del museo han sido duros, pero de gran aprendizaje, 
la comunidad ha tenido que auto educarse en historia, atención al cliente. Varios de los 
pobladores tomaron cursos para poder participar como guías nativos. Angélica Duchicela 
quien trabaja como guía, comenta que ha tenido un cambio muy satisfactorio en su 
proceso cognitivo como monitora en la medida que aprendió a valorar el patrimonio en 
el cual creció y entender la importancia que éste tiene en la comunidad. 

Al igual que Angélica, existen cinco monitores más que intercalan sus labores de guías 
y su trabajo en la agricultura, y esto lo comentan pues han creado un horario en el cual 
complementen los dos trabajos. Los monitores tienen muy claro su papel al preguntarles 
sobre que buscan con el museo en su comunidad:

21	 Hernán Carrera uno de los responsables en generar el Museo Comunitario y crear conciencia 
de recuperación de memoria histórica y social en sus pobladores.



103

“Chobshi pone en práctica un turismo sustentable, esto es, que satisface las 
necesidades presentes de los turistas y de los habitantes de este lugar, a la vez 
que se mantiene la integridad cultural y se recupera la diversidad biológica, fauna 
y flora, mejorando las oportunidades para el Sumak Kawsay”22

Para Hernán entender esto es imprescindible, pues considera que el museo en su co-
muna está destinado a fortalecer la identidad del pueblo y mejorar la calidad de vida. 
Recuerda que la falta de oportunidades ha terminado por disminuir la población a 90 
personas, pero tiene esperanza pues el 30% son niños, y es consiente que dependerá 
de ellos que el pueblo perdure y no quede en el olvido, y menciona que por esta razón 
es tan importante fortalecer la identidad.

Hernán explica que de momento el museo no es autosustentable, cuentan con un pro-
medio de visitantes de aproximadamente 100 personas, a las que cobran dos dólares 
la entrada al museo y visita a los sitios arqueológicos con un guía nativo. Este recorrido 
dura alrededor de dos horas. En cuanto al manejo de los fondos del museo, nos vuelve a 
reiterar que no tienen ninguna subvención y que ellos manejan los recursos económicos 
de acuerdo a una tabla que se generó y fue aprobada por la propia asamblea, y en que 
pone un ejemplo: 

“Si el ingreso es de 150 dólares, el 25% de este total queda en el museo y el 75% 
se reparte entre todas las personas que han trabajado en este mes. Hacemos 
un cuadro con el número de horas que han trabajado durante el mes, y se paga 
proporcional a lo ingresado. El sueldo siempre va depender del mes, nadie tiene 
sueldo fijo, tampoco tiene la obligación de trabajar, todos estamos comprometidos 
en apoyar la mayor cantidad de horas que podemos¨.23

Cada mes tienen un déficit que bordea los 100 dólares, que son para cubrir gastos de 
electricidad y agua potable, saben que deben mejorar en su difusión y promoción para 
activar el turismo en el pueblo. Han implementado varios alojamientos comunitarios 
para recibir a los turistas, y han creado varias actividades permanentes que sirven como 
atracción para los turistas:

22	 Ibíd. 

23	 Hernán Carrera responsable del Museo, creó una tabla de pagos para el personal que trabaja 
en el museo, de esta manera asegura que todos se benefician de acuerdo al tiempo que le 
dedican al mismo.



104

•	 Grupo de danza las polleras.

•	 Inti Raymi24.

•	 Temascal25, celebrado una vez al mes.

•	 La Pachamanca26.

Carrera explica que estas actividades han sido implementadas como parte de sus 
creencias y son desarrolladas con éxito, ya que han permitido que varios turistas na-
cionales y extranjeros visiten su comunidad y se beneficien de una de las actividades 
que ofertan. Toda la comunidad entiende el potencial que tiene su territorio, la historia 
que guarda, el paisaje que muestra. Y es que como dice Gumercindo: “Estamos sen-
tados en la gallina de los huevos de oro, pero hay que recordar que la gallina también 
debe comer”, haciendo referencia a que necesitan capacitarse e involucrarse con el 
proyecto de museo.

Museo de Valdivia

Orrala, quien es el encargado del museo desde su apertura, nos comenta que el mu-
seo tuvo dos instancias importantes. La primera, en 1970, cuando se construyó como 
museo de sitio por el grupo de historiadores y arqueólogos, con Emilio Estrada a la 
cabeza, lamentablemente murió y su familia vendió todas las obras al Museo Nacional, 
el edificio pasó a manos de la comunidad, pero continuó cerrado por cerca de 15 años. 
En 1985, Orrala junto a su amigo Carlos Mier se presentan en la sesión de la Asamblea 
Comunal para volver a lanzar la iniciativa de rehabilitar el museo para provecho de la 
comunidad, propuesta que es aprobada por unanimidad: “Hicimos varias mingas para 
limpiar el espacio, habilitar los ambientes donde pondríamos las piezas que teníamos 
en nuestras casas, fue un trabajo bastante arduo”, relata.

El museo ha sido un proceso que durante varios años ha llevado mucho esfuerzo y 
dedicación por parte de la Asociación, que ha visto siempre por el bien de recuperar 

24	 El Inti Raymi es una palabra Kichwa que significa fiesta del sol, esta celebración indígena se 
la celebra entre 20 y 21 de junio conocido como el solsticio de verano.

25	 Temascal es un baño prehispánico ceremonial de sanación espiritual que se lo sigue realizando 
en varios pueblos de Latinoamérica.

26	 Pachamanka viene de dos palabras Kichwas: pacha=tiempo, espacio y manka=olla. Es un 
plato típico ancestral que se elabora de los Andes. Consiste en cocinar los alimentos debajo 
de la tierra, cocidos con piedras volcánicas candentes. 



105

el patrimonio olvidado. Adolfo de la Cruz27, presidente de la Asociación Comunitaria 
Valdivia, manifiesta que mantener un museo con estas características es muy difícil, 
puesto que se necesitan muchos recursos económicos para su mantenimiento y que 
con los $ 2.50 dólares que cobran por entrada no alcanza. Apenas llegan un promedio 
de 50 personas por mes, la mayoría son extranjeros, los nacionales casi no lo visitan 
pues la mayoría de bienes28 se encuentran en el Museo Nacional, y lo que se exhibe 
–según Cruz– es lo que quedó de lo que se llevaron. Para Orrala este es uno de los 
problemas por los que el museo no es muy atrayente, la comunidad poco a poco se 
ha dejado de identificar con el mismo, aparte los ingresos que genera el museo son 
mínimos, sólo alcanza para adquirir productos de limpieza, y sólo en temporada de 
playa es cuando pueden obtener un dinero extra para las dos personas que trabajan 
en el museo. 

27	 Adolfo de la Cruz es el actual presidente de la Asociación Comunitaria Valdivia. Ha visto la 
necesidad de pasar la administración del Museo Comunitario al Municipio, pues no cuentan 
con recursos necesarios para su mantenimiento.

28	 Durante la entrevista se mencionó que cerca de 2500 piezas, pertenecientes a la cultura 
Valdivia, se encuentran en la reserva del Museo Nacional, y que ellos apenas cuentan con 
fragmentos y algunas piezas completas no muy representativas, que en total de su colección 
bordean los 950 bienes.

Entrada Principal - Museo Venus de Valdivia, 2016 (fotografía propia).



106

Cruz menciona que no tienen ninguna subvención, que se ha vuelto casi insostenible 
mantener el museo, la comunidad ya no se siente identificada, la colección de obras 
que exponemos no refleja la verdadera cultura que tenemos. Pero comenta que luego 
de varias reuniones con la comunidad y el Gobierno Autónomo Descentralizado (GAD) 
de la provincia, han tomado la decisión de que la administración del museo comunitario 
pase hacer administrada este organismo. El entrevistado manifiesta que el municipio 
ha ofrecido implementar la construcción de un nuevo museo y pedir la devolución de 
los bienes que fueron trasladados al Museo Nacional, los cuales son amparados en el 
Código de Organización Territorial que dice: 

“Sustentabilidad de desarrollo. Los gobiernos autónomos descentralizados prioriza-
rán las potencialidades, capacidades y vocaciones de su circunscripción territorial 
para impulsar el desarrollo y mejorar el bienestar de la población, e impulsarán el 
desarrollo territorial centrado en sus habitantes, su identidad cultural, y valores 
comunitarios. La aplicación de este principio conlleva asumir una visión integral, 
asegurando los aspectos sociales, económicos, ambientales, culturales, e institu-
cionales, armonizando con el territorio y aportarán al desarrollo justo y equitativo 
de todo el país” (Constitución de la República del Ecuador, 2008: Art. 3 literal h).

Bajo este literal la Asociación Cultural de Valdivia, en conjunto con el GAD de la provincia 
de Santa Elena, han firmado el acuerdo de ceder toda la administración del museo al 
gobierno local, que iniciará sus trabajos con la creación del nuevo museo este mismo 
año, y esperan poder inaugurarlo en el 2017 como Museo de Sitio, es decir, para el próximo 
año restaremos un Museo de Comunidad. 

Luego de la entrevista con la gente que pertenecía a la asociación cultural, mantuvi-
mos pequeñas conversaciones con gente de la comunidad, sobre cuál era su opinión 
al cambio de administración en el museo, y de cómo se sentían ellos al dejar de ser 
partícipes directos de su cultura. Una de las pobladoras de la comuna comentó que 
nunca tuvieron una participación activa con la asociación, que las decisiones tomadas 
por ellos no se veían reflejadas en la opinión del pueblo. Otro comunero exclamó que 
es el poder tomar una decisión entre todos los pobladores es muy difícil, la Asociación 
es la que analizó más tiempo, por lo que creé que han tomado una buena resolución. 
Mientras que a un grupo de vecinos lo tomó por sorpresa que el museo pase a manos 
del GAD, pues considera que era un espacio de encuentro de la comunidad, y que 
ahora será el Estado quien llegue a poner sus normas, lo cual hará que muchos de los 
pobladores no vuelvan a ingresar. 

Las respuestas son muy variadas, a pesar que el Museo de Valdivia fue uno de los primeros 
en ser considerado Museo Comunitario (1985), observamos que tiene una falencia muy 



107

grande, y tal vez la podríamos asociar desde sus inicios en las excavaciones realizadas 
por Estrada, donde fueron los proyectos de investigación que excluyeron a la comunidad 
desde su inicio, no existió una socialización que despertará el interés por preservar su 
cultura. Estos procesos no llegarán hacer nunca sostenibles ni funcionales en una co-
munidad que busca sentirse reconocida, pues nunca termina por aceptar su patrimonio.

Museo de Salango

El museo se inauguró a partir de la llegada de Presley Norton29 como investigador y 
científico, el inicio un proceso de excavación en el Sitio de Salango, donde dice Robinson 
Arcos director del museo que funcionaba una fábrica de pescado. Norton consiguió una 
autorización del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural (INPC) y el apoyo del Banco 
Central del Ecuador para la excavación del sitio, donde obtuvieron una gran cantidad 
de bienes. Arcos comenta que, en 1980, los bienes fueron almacenados en donde hoy 
se encuentra la casa hacienda, funcionando como un centro de investigación que tenía 
dos propósitos:

•	 Investigación, catalogación de todas las obras encontradas.

•	 Exhibición y difusión de las piezas en su lugar de origen (algo que no era muy común 
en ese tiempo, pues todo se lo trasladaba al Museo Nacional). 

En 1987, se inauguró el museo, recalca que fue creado por los investigadores y no por 
la comunidad, administrado por Norton hasta 1993, fecha en la que fallece, y se queda 
en manos de su familia que creó la fundación Presley Norton, la misma que no duraría 
más de dos años, entregando el manejo del Museo a la fundación Pro-pueblo, dirigida 
por Patrick Bredthauer30 que vio al museo y su patrimonio un potencial negocio, com-
prando tierras, privatizando áreas comunales. Arcos comenta que estos abusos de poder 
fueron los causales para que la comunidad se levante y exija su territorio, este proceso 
daría frutos, en agosto del 2004; fecha en la que la comunidad se hizo cargo del Museo.

29	 Presley Norton fue un arqueólogo guayaquileño, que inició sus trabajos en 1970, vinculándose 
inmediatamente en excavaciones de la costa ecuatoriana. En 1977 crea el Programa de Antropología 
para el Ecuador (PAE) dando impulso a las excavaciones en Salango y Agua Blanca. En Salango 
crean un centro de investigación donde funciona actualmente el Museo de la Comunidad. Norton 
fue considerado el principal gestor para la creación de microempresas locales de los comuneros 
de Salango en base al descubrimiento de su identidad ancestral. (Arcos, 2016: entrevista)

30	 Bredthauer de nacionalidad suiza, entonces presidente de la cementera nacional, actual 
empresa Holcim, a quien le pertenece la fundación. Atribuyéndose cerca de 34 hectáreas 
comunales de forma ilegal. (Ávila, 2012: 40) 



108

A partir del 2005, la comunidad elabora un plan de manejo comunitario y aplica un mo-
delo de gestión auto sostenible. Con la participación de la comunidad en las asambleas 
se crearon funciones que van encaminadas al desarrollo social cultural y económico del 
pueblo. Por lo que se plantearon varias estrategias: 

•	 Gestionar con el Instituto Nacional de Patrimonio Cultural (INPC) la declaratoria de 
bien patrimonial a los bienes arqueológicos que reposan en el museo, así como el 
inmueble (casa hacienda).

•	 Mejorar las relaciones de cooperación académica con Florida Atlantic University, 
quienes realizan investigaciones anuales durante, los meses de mayo ha agosto. en 
temas arqueológicos y antropológicos (el convenio existe desde 1995). 

•	 Apoyo de toda la comunidad para la conservación y preservación de su patrimonio.

•	 Buscar financiamiento del Estado para la restauración de la casa hacienda, del museo, 
los laboratorios y la reserva. 

•	 Construir un espacio destinado al hospedaje de investigadores y turistes, que sirva 
como un hotel comunitario.

•	 Formar un grupo de baile folklórico comunitario.

•	 Crear talleres artesanales que sirvan para la implementación de la tienda del museo.

•	 Fomentar la gastronomía de Salango, con productos autóctonos de la zona. 

Centro de Investigación Museo Salango 2016 (fotografía propia)



109

Robinson Arcos director del museo, afirma que todos los planteamientos que se realizaron, 
en el 2005, han sido ejecutados a la perfección y que incluso fueron implementados 
muchos más de acuerdo a lo que ha ido surgiendo. Menciona que el manejo del Centro 
de Investigación Museo Salango (CIMS) no ha sido nada fácil, al tener que recuperar 
todo lo que dejó la antigua administración, pero que gracias a la ayuda de la comunidad, 
la Universidad de Florida y el Estado, se pudieron ejecutar. 

En el 2010, se elaboró un nuevo plan estratégico en el que la comunidad quiere tener 
mayor implicación, y se formó el Centro Turístico Comunitario Salango31. Otro de los 
espacios que ha ingresado en el nuevo plan de manejo es la rehabilitación de la casa 
hacienda la Tropical convertida en el Museo Histórico Colonial-Republicano, que alberga 
dos exposiciones: una permanente en su segundo piso (Salango 100 años de historia), 
y en un primer piso, cuenta con exposiciones temporales (muestra fotográfica. Presley 
Norton, un hombre en la historia, expuesta hasta mayo de 2016).

El trabajo que se realizó sobre la casa hacienda (imagen) fue un proyecto con mucha 
ilusión para la comunidad, pues siempre tuvieron el deseo de contar la historia que ellos

31	 Centro Turístico Comunitario Salango es un espacio integral de la comunidad que busca 
su desarrollo económico basado en el ecosistema donde habitan, por lo que el centro de 
turismo albera: Museo Arqueológico, Museo Histórico, Alojamiento Comunitario, miradores, 
talleres artesanales, comederos comunitarios, tour para avistamiento de ballenas, pelicanos, 
piqueros, deportes acuáticos. Según Arcos esta iniciativa ha generado fuentes de empleo en 
un 30% de la población local.

Casa hacienda La Tropical
Centro de Investigación
Museo Salango 2016
(fotografía propia)



110

habían vivido, una historia más reciente en la que sus familias fueron participes, en las 
que se puedan ver retratados como un pueblo de lucha y de búsqueda de su identidad. 
Robinson Arcos cuenta que mientras veían el avance de la restauración buscaban toda 
la información sobre el largo proceso que tuvieron que vivir hasta poder ser reconocidos 
como una comunidad con raíces ancestrales. 

Otro de los sitios importantes tras la activación del museo, son la implementación de las 
cabañas comunitarias (imagen), con la que han mejorado la economía de la población 
mediante el uso de espacios comunitarios en su propio beneficio. Arcos resalta que los 
espacios dinámicos son muy importantes para la comunidad, pues comenta que desde 
asumieron, en 2004, la administración del museo, la población se ve reflejada en las 
actividades que realizan, son muy participativos y siempre están aportando con ideas.

La Asociación de la comunidad de Salango cuenta con 800 socios que se reúnen el 
último domingo de cada mes, y sus elecciones son efectuadas cada dos años. En cuanto 
al museo, Arcos comenta que ha sido un proceso de construcción de modelo de gestión 
que vincule lo administrativo, económico, por lo que él se encuentra a cargo, desde 2005, 
y solo se ausentó durante los años 2008 y 2009, y es que saben que aunque ellos se 
encuentren dirigiendo el CIMS, el museo es de todos y lo expresa: 

Hospedaje Comunitario – Centro de Investigación Museo Salango 2016 (fotografía propia).



111

“Es que este modelo es nuevo, donde trabajas con personal de la comunidad, y es 
que los trabajadores también son dueños, entonces son personas que ganan un 
estímulo sobre un sueldo. Acá nadie es empleado de nadie.” 32 

El presupuesto anual para mantener el museo oscila entre $36.000 y $40.000 dólares, 
que está destinado a pagos de cinco trabajadores contratados, pagos de servicios básicos 
y mantenimiento de los bienes. Arcos explica que para obtener esos recursos poseen un 
nuevo plan de manejo (2010) que busca la autosostenibilidad y menciona que el 15% 
se obtiene de los ingresos del museo, el 30% es generado a través de un convenio con 
la Universidad de Florida, en trabajos de campo en antropología y arqueología, y el 55% 
restante se consigue gracias a los servicios de alojamiento y comedor comunitario que 
se ha implementado. 

El museo atiende de 9:00 am hasta 17:00 de lunes a domingo, el costo es de $2,50 dó-
lares para todo el público, tercera edad y estudiantes $1,50 dólares, tienen un promedio 
de 6.000 visitantes por año, y son muy entusiastas que el número incremente con las 
mejoras que han venido impulsando: 

“la restauración de la casa hacienda que alberga la nueva exposición permanente 
de la historia de los comuneros de Salango, sus salas temporales, las cabañas 
comunitarias y las diversas actividades que ha incrementado el museo son un 
plus para atraer visitantes a conocer la historia de Salango, la historia ancestral 
de los primeros asentamientos, pero principalmente mostrar la cultura viva de 
nuestro pueblo que busca preservar su identidad” 33.

El desarrollo de Salango un pueblo pesquero y agricultor que vivió por varias décadas de 
la opresión de grandes empresas que imponían su capital económico sobre el humano, 
se lo evidencia desde el reconocimiento a Salango como pueblo ancestral, se afianza 
con su museo y refuerza su identidad en base a un patrimonio reconocido.

Robinson cree que la cultura debe privilegiar a las colectividades y no manejarse sobre 
interés políticos y argumenta que lo han demostrado al tener autonomía de decisión 
sobre sus tierras en las cuales siempre han luchado por el interés humano colectivo y 
no por interés políticos o de un determinado movimiento social.

32	 Robinson Arcos, presidente del CIMS es muy orgulloso al hablar del modelo de gestión que 
posee y de la apropiación de espacios por parte de la comuna.

33	 Ibíd. 



112

Museo de Agua Blanca

La comuna de Agua Blanca tiene un antes y un después en su historia social, cultural 
y política con la creación del museo. Raúl Ventura presidente de la comuna durante la 
entrevista nos dice que el museo fue la clave importante para que los comuneros po-
damos expresarnos y ser reconocidos como nativos ancestrales de la cultura manteña. 
La vida cambio mucho con la creación del museo:

•	 Se dejó de comercializar ilegalmente piezas arqueológicas encontradas en la comuna.

•	 La comunidad afianza su identidad gracias al museo.

•	 Se logra un involucramiento de la comunidad en áreas de investigación, excavaciones, 
guías nativos, atención al cliente, hostelería, etc.

•	 La comunidad es autónoma y autosustentable.

•	  Maneja principios de convivencia y de buen vivir.

•	 Existe equidad entre todos los comuneros.

•	 Trabajan en base a un turismo comunitario, respetando sus recursos patrimoniales, 
y naturales.

•	 Se crearon fuentes de trabajo para toda la comunidad que giran alrededor del museo.

Museo Comunitario Agua Blanca – Manabí 2016 (fotografía propia).



113

Raúl Ventura presidente de la comuna comenta que gracias a la llegada, en 1978 del 
escocés Mc. Ewan, la comunidad empezó a entender que el patrimonio donde habi-
taba era de gran importancia, menciona que el arqueólogo volvió al siguiente año, con 
un equipo para iniciar los estudios. En el año 1981, se iniciaron los trabajos de campo, 
la comunidad era muy pequeña, todos estaban muy curiosos de saber lo que se iba a 
encontrar y no entendían que se haría con las piezas y si las mismas se quedarían en 
su comuna. Ewan realizó varias charlas de sociabilización en las que pedía que la co-
munidad se involucrara con su patrimonio, y así lo hicieron. Los trabajos de excavación 
duraron muchos años, varios de los comuneros trabajaron en las excavaciones, llevando 
las piezas a la casa comunal donde se instaló un espacio para su investigación. Durante 
todo este tiempo los pobladores recibieron capacitaciones en arqueología, conservación 
de cerámica y talleres de artesanía.

En los años ochenta varias excavaciones se venían realizando, las mismas eran aus-
piciadas por el Banco Central gracias a la colaboración del Programa de Antropología 
para el Ecuador (PAE), que era liderado por Norton; se consiguió colaboración de la 
entidad para las excavaciones, empezaron a descubrirse ruinas que aparentaban 
casas, también varias urnas funerarias y muchas vasijas.

Raúl comenta que en ese año la comunidad crecía muy rápido en infraestructura, 
se inició la canalización de agua, y sucedió algo que cambiaría al pueblo, uno de los 
pobladores encontró una silla manteña y la vendió, esto puso muy mal a toda la 
comunidad y al grupo de arqueólogos que se encontraban laborando. Mc Ewan hizo 
la denuncia, y el Banco Central colaboró con ayuda económica para que se pudiera 
volver a comprar la silla precolombina. El grupo de arqueólogos en conjunto con la 
comuna se unieron para recuperar el bien patrimonial; al final se consiguió y no se 
canceló nada. Pero el dinero que habían recibido por parte del Banco lo destinaron para 
crear la primera sala de exhibición (Casa Comunal Los Abuelos), en la que comenta 
Ventura fue el inicio del museo, un espacio destinado albergar cientos de piezas que 
se encontraban en posesión de los pobladores con la silla manteña recuperada. Fue 
en ese momento donde Agua Blanca entendió el valor patrimonial que poseían, y con 
esto se terminó la comercialización ilegal.

Ventura explica que la construcción de lo que es hoy el nuevo museo se hizo a inicios 
de los años noventa, y fue inaugurado en 1992. Cuenta que toda la comunidad par-
ticipó en la construcción del museo y que los fondos lograron conseguirlos gracias a 
un acuerdo que existió entre la comunidad y la constructora TECHIN, que laboraba 
para Petroecuador en la construcción de un poliducto petrolero que pasaba cerca 
de Agua Blanca. Explica que toda la comunidad se levantó para que no pasara por 
sus tierras dicho poliducto, tuvieron varias negociaciones. Raúl dice: “Ellos querían 



114

colaborar con el pueblo y nosotros queríamos un museo donde exhibir nuestra cultura”. 
El museo cuenta con un poco más de 1.000 bienes que han sido encontrados en la 
comunidad, y comenta que todavía falta mucho por excavar. Con la inauguración 
del museo se comenzó a capacitar a los comuneros como guías nativos, llegando a 
laborar 24 personas como monitores. 

Raúl comenta que la comunidad de Agua Blanca consolidó su autonomía y poder político 
gracias a la creación del museo, en la que pudieron desarrollar una estructura de equidad 
afianzada en el respeto por el bien común y llevando una vida lo más parecida a la de sus 
ancestros. Los cerca de 300 habitantes que componen la comunidad de Agua Blanca 
están distribuidos en 77 familias que mantienen un desarrollo económico en relación 
al museo. Para Leopoldo, guía nativo, la comunidad es su gran familia y que juntos han 
podido desarrollar grandes proyectos en los que reflejan su identidad, argumenta que 
el museo arqueológico tiene un recorrido de 2 kilómetros hacia las excavaciones por 
donde atraviesan la flora y fauna de la zona.

La comunidad se interesó por brindar mejores servicios a sus visitantes y empezaron 
a crear varios espacios destinados a la recepción del turista. En un territorio de 9.021 
hectáreas han logrado catapultar el turismo comunitario con:

Laguna de Azufre Natural, Spa Comunitario – Museo Agua Blanca 2016 (fotografía propia).



115

•	 Restaurante comunitario.

•	 Museo Arqueológico.

•	 Museo Etnográfico Casa de Los Abuelos.

•	 Espacio para avistamiento de aves.

•	 Spa.

•	 Hotel comunitario.

•	 Tienda de artesanías. 

•	 Zona de camping.

Todos esos espacios son laborados por gente de la comuna que se ha visto interesada 
en obtener recursos económicos del espacio que habitan.

Ventura explica que la comunidad ha sido muy exitosa desde el inicio del museo. Menciona 
que cuando una comunidad se une y trabaja por un mismo fin en el que se identifican 
todo es más fácil de conseguir, y dice que eso se demuestra en las 20.000 visitas que 
registran cada año. Añade que son números que hacen entender a la comunidad que 
esta por buen camino. Es consiente que sin la ayuda de Mc Ewan, la comunidad no hu-
biese llegado tan lejos, ya que él colaboró en conseguir financiamiento con la embajada 
Británica, el Banco Central del Ecuador, la Agencia de Cooperación Española, la misma 
que cooperó a construir el comedor comunitario, el Ministerio de Cultura y el INPC, que 
construyó la iglesia. Pero, sin duda, dice Raúl quien más les ayudó es la Fundación Arges 
que está vinculada a la comuna, desde el 2007, contribuyendo en la implementación 
del restaurante, la ampliación del museo, la Casa de Los Abuelos (museo etnográfico) 
y el spa. Todos esos recursos han sido provenientes de esta fundación.

Al hablar de la sostenibilidad del museo, el presidente de la comunidad afirma que 
más del 80% vive de lo genera el turismo desde al museo, la entrada cuesta $5 dólares 
para adultos y $2,50 para estudiantes y personas de la tercera edad. Todos los ingresos 
recaudados se reinvierten en la misma comunidad y son distribuidos de forma equi-
tativa, comenta:

“Aquí todos reciben algo, todo es por igual. Así nos ganemos 20 dólares al mes 
lo repartimos a todos por igual. Todos trabajamos equitativamente, esto es muy 
importante para nosotros. Hemos sido un modelo de experiencia para otras 
comunidades”.34 

34	 Raúl Ventura presidente de la Asociación Comunitaria, cree que se puede vivir como sus 
ancestros en los que el bien común era lo principal para poder vivir en armonía. 



116

La asociación de Agua Blanca tiene una reunión al mes, en la que tratan sobre el manejo 
que se viene realizando en la comunidad. Pero, son tantas las actividades que ejecutan 
que tuvieron que crear cinco comités:

1.	 Artesanías: coordina la producción y comercialización de objetos que se venden 
en la tienda.

2.	 Familiar: responsable de la educación y enseñanza a los niños sobre la comunidad.

3.	 Agua: cuidado del spa y los recursos naturales.

4.	 Agricultura: a cargo de la siembra y la cosecha de los productos locales para con-
sumo interno.

5.	 Arqueológico: gestiona el museo, la coordinación de los guías nativos y los recorridos 
a turistas.

Cada comité se encarga de entregar un plan de gestión que es desarrollado para que 
dure dos años, previa aprobación de la comunidad. La asociación maneja estatutos en 
la que establecen normativas de buena conducta, de tipo de construcción, de colabo-
ración, de convivencia, de aprovechamiento de los recursos, que se ven reflejadas en 
la actuación de cada comunero, esto sin duda es el verdadero ¨Sumak kawsay¨ (Buen 
Vivir) del que se habla en la constitución, en la que Agua blanca la viene haciendo desde 
hace mucho tiempo. 

Conclusiones

Durante el estudio se dan respuestas a muchas interrogantes planteadas al inicio de 
esta investigación, aunque se dejan muchas más abiertas para futuros análisis. Nos 
queda claro que el esfuerzo por documentar y trabajar en procesos de conservación y 
salvaguarda de identidad cultural deben ser cada vez mayores. Sabemos que es cuestión 
de tiempo para que se empiece a fortalecer la identidad de cada uno de los pueblos 
que habitan el continente Latinoamericano, los procesos de globalización de la cultura 
hacen pensar que los museos de comunidad serán una pieza fundamental para poder 
conservar la diversidad cultural de nuestros pueblos, por lo que consideramos:

•	 La identidad no es genética es social, nace y se forma cada día en las (re) creacio-
nes de tradiciones, saberes y culturas que buscan establecer discursos de interés 
participativo. Reflejada como un conjunto de símbolos que funcionan a modo de 
emblemas o trofeos, que se mantienen en constante transformación y que incluso 
pueden llegar a desaparecer al no tener coherencia con la forma de vida y valores de 
la comunidad que lo recibe. 



117

•	 La multiculturalidad se ve expresada en cada rincón de estos museos en los que 
cada celebración de sus tradiciones saca a relucir una armoniosa hibridación que 
ha facilitado la convivencia y coexistencia de varias culturas ligadas a una identidad, 
que es evolutiva y que permite que su comunidad ando encajando su rompecabezas 
identitario.

•	 El museo debe ser un estimulante de generación e intercambio cultural que llegue 
asegurar la diversidad identitaria de todos y cada uno de los grupos que contemplan un 
mismo territorio. Los bienes culturales en un museo sean estos materiales o inmateriales 
son el espejo en el cual una sociedad se ve identificada, son espacios diseñados para 
que una población conozca sobre su historia, su patrimonio, y se identifique con él.

•	 El museo comunitario es una herramienta para la construcción de sujetos colectivos, 
las comunidades se apropian de él para enriquecer las relaciones a su interior, desa-
rrollar la conciencia de la historia propia, propiciar la reflexión y critica, y organizarse 
para la acción colectiva transformadora. En donde la comunidad son un grupo que 
comparte un territorio, una historia en común, una memoria social. Sus componentes 
tienen una experiencia común de construir sentido y un estilo de vida.

•	 Es preciso entender que la cultura son procesos sociales, que necesitan ser creados 
y recreados en todas sus representaciones existentes para que la misma perdure. 
Entendiendo que cada cultura representa un conjunto de valores únicos e irrempla-
zables, con la consigna de trasmitir sus conocimientos a las generaciones venideras. 
Esto supone pensar siempre en elaborar procesos de simbolización; pues, los humanos 
nacemos incompletos y nos completamos por medio de la cognitividad cultural.

•	 Todo se trabaja en asambleas comunitarias, mediante consenso y decisión de la co-
munidad; ellos determinan que es lo que se muestra. Esta etapa es muy interesante; 
ya que es la propia comunidad que decide que es su patrimonio y como lo interpreta, 
este vínculo que se crea con su patrimonio (material e inmaterial) es el mejor proceso 
que puede existir para la preservación y conservación de los mismos.

•	 Los museos de comunidad deben verse como procesos de sostenibilidad social. 

•	 Para Otavalo pueden variar los contextos de un grupo sin que se altere su identidad; 
es decir, los cambios culturales no implican automáticamente pérdida de identidad. 
Un ejemplo lo podemos ver en esta imagen, en la que se representa una fiesta hibri-
dada entre el catolicismo y la tradición de cultura indígena Otavalo del Ecuador. Una 
celebración con aculturizaciones sociales que no ha cambiado su identidad, pues se 
siguen diferenciando de los demás y por ende son reconocidos como tal.



118

•	 La colección es donada por su comunidad, esta tiene un valor mayor al ser la repre-
sentación de su pueblo, en la que se exhibe lo propio; objetos patrimoniales que han 
sido donados, creando espacios de memoria que pertenecen a la comunidad que lo 
habita, en el que el objeto cobra interés por la historia que se crea y recrea en busca 
de su identidad.

•	 Modelo de gestión. Los museos comunitarios tienen una particular organización 
basada principalmente en el desarrollo social sobre el económico. La importancia de 
los pueblos por preservar su patrimonio, conservar sus saberes y tradiciones orales 
hacen que se creen diferentes tipos de agrupaciones que busquen como objetivo 
único el de perdurar en el tiempo, en un espacio y territorio conocido por ellos y que 
lo asumen como suyo.

Museo Viviente Comunitario Pueblo Kichwa de Otavalo.
Escenografía de trajes usados para la fiesta Inti Raymi (fotografía propia).



119

Memoria técnica
patrimonial: Leprosario
de Isla de Pascua

Tania Basterrica, Betty Haoa y Soledad Valdivia35

La ponencia da cuenta del estudio sobre las sucesivas construcciones que durante su 
historia tuvo el único leprosario que existió en Chile. Las vicisitudes de su creación, uso e 
implementación, junto con la carga de dolor y desamparo que vivieron sus habitantes a 
causa del mal de Hansen, convirtieron su entorno territorial en un ícono dentro del paisaje 
cultural de Rapa Nui. Su desarrollo en estas especiales circunstancias con grandes proceso 
de cambios y transformaciones, con una importante reconversión a un espacio educativo 
para sus habitantes, representa un caso necesario de estudio.

Metodología

El proceso de investigación se realizó desde tres aristas; por una parte se entrevistó a 
actores relevantes de la época para el rescate de la memoria, entre ellos a: Ana Rapa-
hango y Alberto Hotus (enfermeros); Alfonso Rapu (primer alcalde); Monjas de Boroa 
(congregación de hermanas misioneras en las cercanías de Nueva Imperial); Dr. Carlos 
de la Barrera (médico a cargo en los últimos años de su funcionamiento), y María Au-
xilia Hereveri (vivió su niñez en el leprosario). Paralelamente se realizó una búsqueda 
en fuentes bibliográficas de antecedentes que dieran cuenta de las condiciones de 

35	 Tania Basterrica: master en Museología y dibujante proyectista. Directora de Cultura y Aso-
ciatividad para la app de audioguías digitales inclusivas Playontag y encargada de proyectos 
de investigación del Museo Fonck. 

	 Ana Betty Haoa: rapanui y nativa parlante, es kinesióloga de formación. Fue encargada de la 
Biblioteca William Mulloy, y posteriormente de la biblioteca del Museo Fonck. Ha obtenido 
sucesivos financiamientos del Fondart de la Línea Indígena para puesta en valor de la Colección 
Rapanui. 

	 Soledad Valdivia: arquitecta, post título en Conservación y Restauración Arquitectónica, 
Doctora© en Patrimonio Arquitectónico de la Universidad Politécnica de Madrid. Actualmente 
es jefa de la Unidad de Proyectos de la Dirección Regional de Arquitectura de Valparaíso.



120

salud de aquellos años, de los cuales destacan “Estado sanitario de la Isla de Pascua” 
y “Estudio bio-social en la Isla de Pascua” del Dr. Daniel Camus-Gundian, y “La lepra en 
la Isla de Pascua”, del Dr. Álvaro Tejeda Lawrence. Y en terreno, se realizaron mediciones 
y registros gráficos de los restos de las estructuras aún existentes del leprosario con la 
metodología de levantamiento crítico para la obtención de su planimetría, su desarrollo se 
complementó con un proceso comparativo de fotografías antiguas. Finalmente, el cruce 
de la información obtenida permitió develar un periodo de la historia del pueblo rapanui.

Investigación histórica

La lepra, o enfermedad de Hansen, ha sido un flagelo que ha acompañado a la humanidad 
desde antes de Cristo. Mal tempranamente mencionado en antiguos escritos chinos 
e indios, hoy es bien conocida la historia sobre el padre Damián en la isla de Molokai, 
Archipiélago Islas de la Sociedad en el Pacífico, quién enfermó de lepra tras años de 
cuidar a los pacientes de dicha enfermedad.

En Chile continental nunca existió la lepra como enfermedad, pero sí se registraron 
algunas personas que llegaron al país desde otras tierras ya contagiados con ella. Otro 
cantar es Isla de Pascua, territorio chileno desde el año 1888. A partir de los archivos y 
de la escasa información que se tiene de aquella época, se cree que la lepra llegó a Rapa 
Nui, el año 1889, en una nave de la marina chilena llamada “Pilcomayo” capitaneada 
por Policarpo Toro, quién el año anterior fue el que bregó por obtener la anuencia del 
gobierno chileno para anexar esta isla al territorio nacional. Entre los nativos que trajo 
esta nave: “…venían tres leprosos: una mujer llamada Verónica, originaria de la isla de 
Mangareva; un hombre llamado Ruha, quién presentaba una lepra cutánea, y un niño 
llamado Tepano Varu. Tanto la mujer como el hombre, vivieron muchos años en una 
cueva cerca de Hotu Iti. El niño murió poco después de arribar la ‘Pilcomayo’ a Pascua.” 
(Tejeda, 1944: 23).

La Armada de Chile solía enviar a la isla un barco al año a inspeccionar el estado de la 
población, y en el año 1900, en uno de los viajes de la motonave “Baquedano”, su capitán 
informa de problemas de salud tales como infecciones venéreas y lepra, y según consta 
en los archivos, en 1906, se construyó una casa rústica para cobijar a los enfermos. Una 
estadística hecha, en 1908, por personal de la Armada chilena consta que, hasta ese 
momento, había cinco enfermos contagiados con lepra en la isla. (Fagot, 1951: 220).

En una recalada de la nave “Baquedano”, en 1915, el comandante informa de los estra-
gos que estaba haciendo la lepra en la isla y, en 1916, el comandante Stuven consiguió 
mejorar la alimentación de los leprosos, logrando que la Compañía Explotadora de Isla 



121

de Pascua (CEDIP) les donara carne: “una ración de carne fresca”, (Fagot, 1951: 207) y 
leche de forma regular. En este mismo año, viajó a la isla el Obispo castrense Monseñor 
Rafael Edwards quién, luego de ver en las condiciones en que vivían hasta ese entonces 
los enfermos de lepra en Rapa Nui, al volver al continente dio conferencias en Santiago 
y Valparaíso, relatando el abandono y la miseria en que se encontraban los leprosos y 
los nativos en general. A partir de ese momento, Monseñor Edwards llevó a cabo una 
campaña para llevar ayuda a los rapanui y lograr la construcción de un lazareto para 
albergar a los enfermos de lepra.

En enero de 1917, se emitió la ley Nº 3.220, en la que se permitía la construcción del 
primer leprosario en la isla. En una crónica publicada en la Revista de Marina de abril 
se expone: “En 1917 se mensuró y repartió 2.000 hectáreas de terreno a los isleños y se 
construyó un lazareto para aislar a los leprosos que comenzaban a aumentar en forma 
alarmante”. (Fagot, 1951: 207).

Se inició entonces la construcción de casas y estanques para el agua. En la búsqueda 
de un lugar para la construcción del lazareto, Monseñor Edwards explica: “Era necesario 
aislar y atender en forma elemental siquiera a estos enfermos. Para eso estudié en el 
segundo viaje la posibilidad de instalar el Lazareto en Mutunui, islote de cinco o seis 
cuadras situado cerca de la Isla. ;…”.(Bienvenido de Estella, 1920: 111).

La visita a la isla dejó huellas imborrables en el padre Bienvenido de Estella, por lo que 
cuando Monseñor requirió a la orden capuchina destinar de forma permanente a un 
sacerdote de sus filas en Rapa Nui, el padre Bienvenido no lo dudó y solicitó ser él quien 
debía cumplir la misión.

Con el tiempo la cantidad de enfermos de lepra fue en aumento: en 1926, se registraron 
10 enfermos y 16, en 1928. Esto llevó a que se construyera una nueva casa, que se llamó 
“Lazareto Nº 2 Moisés Bery” en recuerdo de un enfermo de lepra muy querido. La nueva 
construcción fue llevada a cabo durante la permanencia del subdelegado Recabarren, 
quién se preocupó especialmente de la alimentación y atención de salud de los enfermos.

En el intertanto, el contagio de la enfermedad se propagaba: el año 1931 había ya 21 
enfermos, lo que llevó a plantear la necesidad de construir un nuevo lazareto, pues el 
que había hasta ahora no estaba dando abasto para mantener a los nuevos enfermos. 
Pero nada sucedió. La Armada de Chile continuó en su atención a los problemas de 
salud de la isla, incluidos los enfermos de lepra cuyo número era de 20, en 1933, y vivían 
en las construcciones que edificadas hasta ese momento. Con la llegada, en 1938, de 
un nuevo subdelegado Marítimo, el Capitán de Corbeta Álvaro Tejeda Lawrence, quién 
permaneció dos años en la isla, las cosas comenzaron a cambiar. Este médico llevó a 



122

cabo varias iniciativas para aclarar el estado real de la enfermedad y mejorar la atención 
y bienestar de los enfermos.

El doctor Tejeda, además, fue el que realizó la primera estadística oficial de la cantidad de 
enfermos y su estado respecto a la enfermedad, clasificándolos según criterios propios. 
Con ello, logró establecer que hasta ese momento había 33 casos de lepra, distribuidos 
como: 13 crónicos, 10 incipientes, cinco convalecientes y cinco ambulatorios. A pesar de 
todas las dificultades y demoras, la intensa campaña que se había llevado a cabo durante 
años para combatir la enfermedad y su contagio comenzaba a dar resultados, pues el 
número de enfermos se había estabilizado en 38 y de éstos, sólo había ocho crónicos. 
Ayudaron también a ello jóvenes rapanui que llegaban al continente, escondidos en las 
sentinas de los barcos de la Armada, que de alguna manera contaban las miserias de 
sus coterráneos en la isla.

En 1946, en un viaje regular a la isla del transporte de la marina “Angamos” cambiaría 
la vida no sólo de los involucrados sino también de toda la sociedad. Producto de esta 
visita, en mayo de 1947, se fundó la “Sociedad ‘Amigos de la Isla de Pascua’” (SAIP), con 
el propósito de mejorar las condiciones de la isla y de sus habitantes. Presidente del 
directorio fue el intendente de Valparaíso Humberto Molina Luco y tesorero el técnico 
agrónomo Federico Felbermayer. La SAIP llegó a contar con alrededor de 1.000 socios.
Siendo también socio el doctor Daniel Camus-Gundian, y además miembro del directorio 
de la SAIP, sede Santiago, fue comisionado para viajar a la isla a realizar un completo 
estudio y posterior informe sobre el estado sanitario, habitacional y social de la po-
blación rapanui y, en especial, de los enfermos de lepra. Camus-Gundian se encontró 
también con grandes deficiencias en las viviendas de los leprosos, como por ejemplo en 
el de los enfermos incipientes: “Los enfermos incipientes están en una pequeña lomita 
y viven en 2 casitas. En la primera, que es de piedra y techo de zinc y piso de madera 
y que consta de 2 pequeñas piezas, viven 5 enfermos: 4 mujeres y un niño de 7 años.” 
(Camus-Gundian, 1949: 29).

La constitución de esta Sociedad y su posterior trabajo solidario, llevó a que finalizando 
el mismo año se comenzara la construcción de un nuevo leprosario, con la ayuda de la 
Armada de Chile. A fines del año 1947, se termina la construcción del primer pabellón, el 
de crónicos. Al mismo tiempo, se iniciaron plantaciones experimentales de diferentes 
tipos de cultivo y se llevaron a la isla colmenas de abejas donadas por privados, las 
cuales se desarrollaron muy bien, todo lo anterior con la ayuda y el manejo profesional 
de la citada SAIP.

En enero del año 1949, se embarca para la isla sor Margarita Lespai, perteneciente a 
la Congregación de las Hermanas Misioneras Catequistas de Boroa para encargarse 



123

del leprosario nuevo. La SAIP, al tener conocimiento de ello envió –a comienzos de 
1950– los materiales de una casa prefabricada como vivienda para las monjitas. 
En el mismo buque se embarcó sor María Concepción, quién trabajaría junto a sor 
Margarita en la leprosería. 

Según la Memoria de la SAIP, del año 1950, los planos de las construcciones fueron 
confeccionados por los arquitectos de la Armada Nacional, institución que también 
realizó el traslado de los materiales y mercaderías, sin costo alguno para la SAIP.

Desde fines de octubre comenzó a funcionar la cocina central y la lavandería. Finalmente, 
a comienzos de 1951, estaban construidos los cinco edificios proyectados por la SAIP y, 
en abril de ese año, se terminó de trasladar a los 41 enfermos de lepra al lugar. El infor-
me del Dr. Camus-Gundian registra que en ese año hay sólo 35 enfermos, siete de ellos 
crónicos, los cuales serían tratados con una nueva droga llamada Avlosulfon, la que fue 
llevada a la isla por él mismo para su uso en el tratamiento de la lepra.

A partir de este momento, el cuidado y tratamiento de los enfermos y la mantención 
del nuevo leprosario corrieron a cargo de las hermanas catequistas de Boroa, quienes 
trabajaban abnegadamente junto con enfermeros rapanui que habían estudiado en la 
Armada Nacional. La cantidad de pacientes con lepra comenzó a estabilizarse, registrán-
dose 34 enfermos, en 1952, 20 de ellos leves. En este año, gracias a la gestión de la SAIP 
y a la comprensión de un ex Ministro de Salud de la época, se creó para la isla el cargo 
de médico sanitario y en el buque de la Armada “Presidente Pinto” se trasladó a la isla 
el Dr. Manuel Valenzuela Sepúlveda, facultativo que había sido designado para ejercer el 
cargo en Rapa Nui y que permanecería como tal por el plazo de dos años. Acompañando 
al Dr. Valenzuela iba la lepróloga doctora Hilke von Bering, comisionada por la SAIP para 
realizar un estudio, control e informe de los enfermos de lepra. Posteriormente, cada 
dos años fue sucediéndose un recambio de médicos, varios de ellos pertenecientes a 
la Armada Nacional y contratados por el Servicio de Salud de la época.

La obra de la SAIP en la isla devengó en un cambio no sólo físico, sino también sicoló-
gico, tanto de los nativos que vivían allí como de las autoridades que en el continente 
debían velar por el bienestar de ellos. Comenzaron a aparecer con mayor frecuencia en 
la prensa diferentes noticias referentes a la isla, a su gente y las situaciones que hasta 
el momento se habían dado.

Uno de los médicos de la marina que permaneció como residente, el doctor Clemente 
Meneses, volvería nuevamente al menos una vez al año –durante la década de 1950 al 
1960– a efectuar controles de salud, tanto a la población como a los leprosos, realizando 
diferentes tratamientos o cuidados. En esa década la Armada Nacional no dejó de enviar 



124

personal a la isla, con el fin de verificar que se estuviera implementando todo lo necesario 
en relación con la leprosería. Es así que, durante 1955, visitó la isla el subsecretario de 
Marina de turno y Juan Marín, conocido médico, diplomático y escritor chileno, quién 
posteriormente escribió una crónica sobre su estadía en Rapa Nui. (“Isla de Pascua”, 
Cuadernos americanos, año XIV vol. LXXXIII, sept-oct. 1955).

Los cambios que se produjeron a partir de la construcción del nuevo leprosario, y los 
cuidados y tratamientos adecuados que se administraron a los pacientes, lograron 
que poco a poco disminuyera la aparición de nuevos diagnósticos, quedando sólo los 
enfermos crónicos que aún vivían en el leprosario. El año 1962, la Dirección de Sanidad 
de la Armada logró llevar a la isla a un experto mundial en el tratamiento de la lepra 
que trabajaba en la Organización de Naciones Unidas (ONU), con el fin de lograr una 
asesoría profesional para dar término a esta epidemia. El doctor Pompeu Rossas, médico 
brasileño, primer especialista en este mal que viajaba a la isla desde la aparición de los 
primeros leprosos, estudió la evolución de la enfermedad entre la población nativa. 
Quedaban sólo siete enfermos.

De entre los jóvenes que comenzaron a viajar al continente a estudiar, surgió un profesor 
normalista que provocó una revolución: Alfonso Rapu Haoa, quién asume como alcal-
de, en enero de 1965. Rapu relata: “Apenas asumí como alcalde, hice desarmar la casa 
donde vivía Gabriel Hereveri en el sanatorio (leprosario) y también ordené destruir la 
mayoría de los pabellones. Fue un impulso, un error, pero tenía mucha rabia por todo el 
sufrimiento que nos había significado la lepra.” (Stambuk, 2010: 308).

Sor Margarita y sor Concepción se habían ido al continente y, en 1968, sólo quedaban 
sor Tadea y sor Catalina, con ocho enfermos crónicos que cuidar. El año 1976, llegó a la 
isla el Dr. Carlos de la Barrera quién, entre otros, organizó un sistema para enviar tallados 
hechos por los leprosos a Nueva York para su posterior venta, logrando así la obtención 
de dinero para la mantención de los pocos pacientes que aún vivían en el leprosario. El 
doctor relata: “…en el año 1976 se cambió el nombre de ‘leprosario’ a ‘Colonia Agrícola 
Ora apii (Vida nueva)’… el año 1977 ya teníamos chequeada toda la población de Isla 
de Pascua, lo cual fue muy prioritario para el Servicio…el año 1982 ya teníamos control 
absoluto de la lepra, no había ningún problema…”.

Fue, en 1986, cuando el Ministerio de Salud declaró que la enfermedad ya no era un 
peligro para la sociedad y el leprosario fue clausurado y abandonado. Con el paso del 
tiempo, los enfermos crónicos fueron muriendo, por lo que a comienzos de la década 
del ’90 ya sólo había tres leprosos, que fueron dados de alta y volvieron con sus familias. 
Así, las monjas que asistían a los enfermos del leprosario se retiraron en su totalidad, 
puesto que ya no fue necesaria la permanencia de ellas allí.



125

Pero aún quedaban los cimientos y las dos edificaciones de servicio (cocina, lavandería, 
etc.), construcciones que en años posteriores el alcalde de la época consideró necesario 
utilizar, habida cuenta de las dificultades que existen para construir en la isla, tanto 
desde el punto de vista del terreno como de los materiales. Por otro lado, la ubicación 
del sitio se halla en la dirección hacia donde se dirige el crecimiento urbano de la ciudad 
de Hanga Roa, además de estar en un sitio privilegiado de vistas, con bastante terreno 
ya plantado y cercano a vestigios de valor arqueológico y cultural, todas estas carac-
terísticas benéficas para la instalación de un colegio de corte técnico.

Esto llevó a que se organizara un concurso arquitectónico, para poder utilizar el espacio y 
los restos edificados en la construcción de una escuela técnica agrícola. El concurso dio 
sus frutos y, a comienzos de 2003, se inició la construcción en los terrenos del leprosario, 
que fueron entregados en comodato a la Municipalidad. Los planos arquitectónicos 
del futuro liceo integraron las dos edificaciones del leprosario que aún permanecían 
parcialmente en pie (cocina, lavandería, bodega) como parte de la futura institución 
para convertirlas en sala de arte, sala de música, etc. El año 2005, finalmente, se inau-
guró la escuela que se llamó “Liceo Aldea Educativa de Rapa Nui: Honga’a o te mana” 
(nido del saber).

El resto de las edificaciones fueron deteriorándose aún más, y al quedar una única 
persona viva con secuelas de la enfermedad, se le entregó una de las dependencias 
que había servido como sala de curaciones para que viviera en ella. Papiano Ika Tuki 
murió finalmente en enero de 2013.



126

Bibliografía

Camus-Gundian, Daniel (1991). Estado sanitario de la Isla de Pascua. Revista Univer-
sitaria: anales de la Academia Chilena de Ciencias Naturales Nº 16.

Camus-Gundian, Daniel (1949). Estudio bio-social en la Isla de Pascua”, Revista geo-
gráfica de Chile, año II Nº 2, 1949.

Corbalán R., Javier: (2014). De escuela evangelizadora colonial a sistema educativo 
competitivo y segmentado en Isla de Pascua. Revista de Antropología Chilena Chungara, 
vol. 46, N°4.

Cruz-Coke, Ricardo (1963). Salud pública. Revista médica de Chile, Vol. 91 Nº 10.

De la Barrera, Carlos (2015). Entrevista, abril.

Englert, Sebastián (1960). 100 años cristianos en Isla de Pascua. Centro de Estudios 
latinoamericanos, Univ. Católica de Eichstätt.

Fagot, César (1951). La Isla de Pascua. Revista de Marina Nº 561, abril.

Flores, Julio (1972). Isla de Pascua. Valparaíso: Ediciones Orellana.

Foerster, Rolf. Rapa Nui, la lepra y sus derivados. Archivo Nacional, Intendencia de 
Valparaíso, vol. 919, www.escriturasamericanas.cl

Gajardo, Roberto (1954). Los problemas médicos de la Isla de Pascua. Revista médica 
de Valparaíso, Vol. 7 Nº 3, septiembre.

Jordán, Gustavo (2006). Pasado y presente de la contribución de la Armada al desa-
rrollo en Rapa Nui. Revista de la Marina, abril.

Paya G., Ernesto (2009).Rapa Nui y la lepra. Revista chilena de Infectología, vol. 26, 
N°1, febrero.

Ramírez, Julio (1935). Navegando a Rapa Nui. Notas de Viaje Corbeta General Baquedano.
Rapu, Alfonso (2015). Entrevista, abril.

Santana, Francisca y cols. (2011). Modos de vida y condiciones de salud en Rapa Nui 
durante el periodo de la compañía explotadora. Consejo Nacional de la Cultura y las Artes.



127

Silva, Mauricio (2013). Muere último pascuense que estuvo recluido en leprosario y la 
isla cierra trágica historia. El Mercurio, 31 enero.

Stambuk Mayorga, Patricia (2010). Rongo, la historia oculta de Isla de Pascua. Santiago 
de Chile: Ed. Pehuén, 2010.

Tejeda Lawrence, Álvaro (1944). La lepra en la Isla de Pascua. Memoria para optar al 
grado de Capitán de Fragata cirujano. 

www.serindigena.org



128

Curatoría
educativa reflejos
 
Montserrat Brandan, Matías Cornejo,
María José Cuello, Graciela Echiburu, Constanza Nilo,
Yocelyn Valdebenito y Stephanie Weber36

A través de una actividad con obras de la colección del Museo Nacional de bellas Artes, sus 
educadores/as promueven el análisis y la apropiación del patrimonio artístico visual por 
parte de la comunidad.

Resumen

Las Curatorías Educativas creadas por el equipo de Mediación y Educación del Museo 
Nacional de Bellas Artes (MNBA), buscan fomentar el análisis y la apropiación del pa-
trimonio artístico visual por parte de la comunidad. A través de REFLEJOS -la tercera 
versión- se propuso estimular en los diversos públicos una reflexión crítica sobre la idea 
de nación contenida en las obras de su colección. En esta oportunidad, el proyecto se 
dividió en dos partes, una primera exposición que terminó el 18 de mayo, y una segunda 
muestra con algunas variantes que se inaugurará en noviembre de 2017.

Reflejos I

Mediante una selección de pinturas y preguntas abiertas, la primera parte del recorrido 
se centró en los procesos de representación de identidades individuales, planteando 
interrogantes sobre las formas en que podemos reconocernos a través del arte. Luego, 
una reflexión sobre el rol de las imágenes en la construcción de identidades colectivas 
invitaba a pensar quiénes somos y cómo nos hemos constituido como país, así como a 
revisar críticamente los elementos que conforman nuestros imaginarios de lo colectivo. 

36	 Graciela Echiburu: coordinadora Mediación y Educación Museo Nacional de Bellas Artes.

	 Montserrat Branda, Matías Cornejo, María José Cuello, Constanza Nilo, Yocelyn Valdebenito 
y Stephanie Weber: equipo Mediación y Educación Museo Nacional de Bellas Artes.



129

Finalmente, la obra La zamacueca (s/F) de Manuel Antonio Caro, que representa un 
baile compartido por varios pueblos latinoamericanos, invitaba a una mirada intros-
pectiva, cuestionando si el arte y los museos constituyen espejos de nuestra sociedad, 
en momentos en que el debate sobre la migración se encuentra en un punto álgido en 
Chile y en el mundo. 

Reflejos II
 
Un factor importante de las Curatorías Educativas lo compone la participación de la 
comunidad. Así, REFLEJOS invitó a los/las visitantes a escribir en un papel qué imágenes 
o imaginarios creían que faltaban en la primera exposición. Estos aportes se integrarán 
en noviembre a la segunda parte de la exposición, junto a los resultados del trabajo 
creativo de dos comunidades específicas: escolares de 1° a 5° básico de la Escuela 
República de México, caracterizada por un alto porcentaje de estudiantes inmigrantes; 
y un grupo de adultos haitianos de un programa de alfabetización en español, enfocado 
a su integración cultural.

Curatoría Educativa Reflejos

La curaduría educativa es un puente multidireccional, 
un medio entre el campo teórico y la realidad objetiva, 
donde el mediador es un negociador entre las 
instituciones, los artistas, los curadores, los discursos, 
las piezas de las colecciones, las teorías y los públicos. 
En otros términos el mediador navega entre límites 
conceptuales, sensibles, pragmáticos y creativos o poéticos. 37 

En 2014 el equipo de Mediación y Educación del Museo Nacional de Bellas Artes (MNBA), 
se propuso generar exposiciones que, a través de su diseño y temáticas, fomentaran el 
análisis y contribuyeran a la reflexión y apropiación del patrimonio artístico visual por 
parte de la comunidad. A este programa de exhibiciones se le llamó Curatorías Educativas. 

A través de REFLEJOS -la tercera versión- se propuso estimular en los diversos públicos 
una reflexión crítica sobre la idea de nación contenida en las obras de su colección. 
En sintonía con las problemáticas de las curatorías anuales de la colección del MNBA, 

37	 Sánchez Lesmes, Ana María. Prácticas colaborativas entre curaduría y educación: una pro-
puesta para las colecciones de arte. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 2013. p. 5.



130

este año se propuso trabajar en paralelo a la exposición El Bien Común cuyo propósito 
fue “(….) tensionar la idea de Nación desde una noción de comunidad que cuestiona el 
concepto de <<el bien común>>, colocando en escena la contribución que han hecho 
las artes visuales en la formación de un imaginario compartido” 38 . En esta oportunidad, 
el proyecto se dividió en dos partes, una primera exposición que estuvo abierta desde 
el 5 de abril hasta el 14 de mayo de 2017, y una segunda muestra con algunas variantes 
que se inaugurará el 18 de noviembre de 2017.

Reflejos I

Mediante una selección de pinturas y preguntas abiertas, se estableció un desplaza-
miento de lo individual a lo colectivo, a partir de los conceptos de reconocimiento y 
representación. Para abordar el problema de la construcción de identidad se trabajó en 
diversos niveles reflexivos. La primera parte del recorrido se centró en los procesos de 
representación del individuo, planteando interrogantes sobre las formas en que podemos 
reconocernos a través del arte, se pensó en cómo desde la infancia se nos estimula el 
reconocimiento individual de las partes que componen nuestro rostro y cuerpo y, desde 
el entorno más próximo, cómo observamos que en las paredes de nuestros hogares 
están los rostros de nuestros seres queridos, lo que nos permite reconocer y preservar 
una herencia familiar como sujetos insertos en un trama social. Así la primera parte de 
esta curatoría se centró en la incorporación de retratos que mostraban una diversidad 
etaria y étnica de mujeres, hombres, niños y ancianos. La propuesta museografía incluyó 
además de pinturas, espejos a distintas alturas que permitieran a los espectadores de 
diferentes edades, incluidos niños y niñas pequeños/as involucrarse con su imagen en la 
exposición. De esta manera, las preguntas propuestas en esta sección son las siguientes: 
¿Cómo nos reconocemos?, ¿Puede un retrato representar a una persona?, ¿Cómo eres tú?

Luego, bajo la pregunta ¿Pueden las imágenes construir identidades? , se invitó a la 
reflexión sobre el rol de las imágenes en la elaboración y difusión de identidades colec-
tivas pensando en quiénes somos y cómo nos hemos constituido como país, así como a 
revisar críticamente los elementos que conforman nuestros imaginarios de lo colectivo. 
Esta sección se subdividió en tres ejes: el primero refirió a las imágenes que circulaban 
en Chile en los inicios de la república con pinturas de los artistas José Gil de Castro y 
Mauricio Rugendas, quienes a partir de su origen y estadía en nuestro país, permitieron 
en la exhibición, abrir una discusión actual sobre los conceptos de migrante y extranjero. 
La segunda sección contenía obras de artistas pertenecientes a la Generación del ’13, 

38	 Honorato, Paula. El bien común, colección MNBA. Santiago de Chile: Museo Nacional de Bellas 
Artes, 2017. p. 17.



131

quienes se instalaron dentro del escenario artístico local como pintores que registraron 
a su modo las clases sociales populares y campesinas mostrando un compromiso so-
cial con su contexto. Y, como tercera sección, se incluyen obras que refieren a nuestra 
historia política más reciente, marcada por el Golpe de Estado de 1973, planteándose 
la pregunta ¿De qué manera convivimos con nuestras diferencias?

Posteriormente, la curatoría incluyó una sección titulada Los lugares que habitamos donde 
se incluyeron obras que invitaban a reflexionar sobre el territorio en que vivimos, tanto 
en paisajes que mostraran la diversidad geográfica de Chile, como en la identificación 
del individuo que habita y se desarrolla en un lugar específico. 

Finalmente, la última sección se centró en la obra La zamacueca (S/F) de Manuel Antonio 
Caro, que representa un baile compartido por varios pueblos Latinoamericanos. En la 
actualidad, cuando la migración se ha convertido en un tema de debate no sólo en Chile, 
sino en el mundo, esta curatoría planteó una mirada introspectiva, cuestionando lo que 
nos identifica como país y preguntando si el arte y los museos constituyen realmente 
un espejo de nuestra sociedad. 

Un factor importante de las Curatorías Educativas lo compone la participación de la 
comunidad. Así, REFLEJOS I invitó a los/las visitantes a escribir en un papel qué imá-
genes o imaginarios creían que faltaban, con la siguiente invitación: Ayúdanos a pensar 
esta exposición. ¿Qué o quienes faltan en esta sala? además de invitarlos/as dibujar 
un autorretrato que fuera un reflejo de ellos y ellas, bajo el texto ¿Cómo es tu reflejo? 
Dibújate. Para facilitar este proceso, se instalaron plintos de diferentes tamaños para 
potenciar la participación tanto de adultos como niños y personas en sillas de ruedas. 

Reflejos II

Con el objetivo de visibilizar tanto los resultados de la participación de diversos públicos 
durante la primera exposición, como la reflexión crítica que pudieran realizar otras co-
munidades que tuviesen dificultades de accesibilidad al Museo, se planteó la posibilidad 
de abrir una segunda muestra a partir de una instancia más profunda de mediación 
artística. Esta consistió en una serie de procesos de acompañamiento, donde el equipo 
de Mediación y Educación pudiese estimular la apropiación cultural y la co-construcción 
de significados patrimoniales fuera del MNBA. 

Para ello se organizaron tres modalidades y niveles de participación según los diversos 
grupos involucrados con el propósito de orientar el diseño museográfico y curatorial 
de REFEJOS II, proceso que se encuentra en desarrollo:



132

1.	 Sistematizando la información recogida de los/las visitantes de la primera mues-
tra: frases, palabras y dibujos de personas de diversos géneros, edades y estratos 
socioeconómicos que accedieron, en su mayoría, a la exposición REFLEJOS I sin la 
mediación de profesionales del Museo.

2.	 Estableciendo un proceso de colaboración con un grupo de profesoras de educa-
ción general básica de la Escuela República de México, de la comuna de Santiago.

	 Se planificó una serie de visitas tanto de los escolares: tres grupos de niños y niñas 
de enseñanza básica, 1°, 3° y 6° básico al Museo. También se organizó la visita de 
integrantes del equipo de mediación y Educación a este centro educativo, para 
registrar y acompañar un proceso de producción artística a partir del conjunto de 
obras expuestas en REFLEJOS I. Este establecimiento municipal se caracteriza por 
tener un alto porcentaje de hijos de inmigrantes provenientes de diferentes países 
como Perú, Colombia, Venezuela y República Dominicana, entre otros.

3.	 Diseñando dos experiencias de mediación artística con adultos haitianos que 
participan en un programa de alfabetización en español, cuyo propósito es regularizar 
su escolaridad y la validar estudios previos en su país de origen, para favorecer su 
integración.

	 La primera experiencia consistió en dos encuentros en el Colegio de adultos Man-
quehue de la localidad de Batuco en Lampa lugar donde se imparte el programa, 
en los que se establecieron los primeros vínculos entre el equipo del Museo y los/las 
estudiantes, y se compartieron las imágenes de las obras exhibidas en REFLEJOS I. 
Allí se desarrolló una conversación en torno a dos preguntas ¿qué representa Chile 
para ti? y ¿cómo representarías a Chile?

	 La segunda fue una visita al museo en su jornada de clases (vespertina), en la que 
conocieron el edificio y la exposición El Bien Común, allí se les propuso un recorrido 
libre y luego un ejercicio de mediación conocido como Tableau Vivant (obra viviente 
en español), consistente en personificar y actuar escenas de las obras de arte, en este 
caso de fotografías y pinturas de la colección del museo exhibidas en la exposición. 

	 Se les invitó a vincularse con la muestra desde la pregunta ¿Qué representa Chile 
para ti? como resultado de lo anterior, se otorgaron nuevos significados a las trece 
obras elegidas por los y las estudiantes. Con el fin de visibilizar las reflexiones e 
imaginarios que emergieron se realizó un registro fotográfico y un posterior rescate 
escrito de lo vivido por cada uno/a con las obras, relatos que se incluirán en créole 
haïtien y español.



133

Registros de participación

Participación REFLEJOS I

Ayúdanos a pensar esta exposición. ¿Qué o quiénes faltan en esta sala?
Algunas citas de las más de 580 que se recogieron durante REFLEJOS I.

“Faltan más obras actuales que reflejen los cambios sociales que ha tenido Chile en los últimos 
años (movimientos ciudadanos, llegada de extranjeros, mayor libertad de expresión, diversidad 
sexual, etc.), quizás no solo pintura, sino que mezclar música con literatura y arte”.

“Falta la construcción de hoy, no somos solo construidos desde el ayer, creo importante romper 
con la misma idea del museo como representación del pasado y no construcción del presente”. 

“Hay muchas cosas que nos representan y que el museo debería tener en sus representaciones. 
Pueblos indígenas, cultura que ha sido borrada en nuestra historia”. 

“Falta trabajar el/los conceptos de las identidades que históricamente han sido consideradas 
minorías, mujeres, LGBT, niños, niñas, jóvenes, pueblos mapuches, etc. Trabajar también con la 
migración y la visión actual sobre inmigrantes que ven a Chile como el sueño americano. ¿Hay 
obras en depósito que no hayan sido mostradas?”.

¿Cómo es tu reflejo? Dibújate.
Algunos de los más de 600 autorretratos realizados por niños, niñas, jóvenes y adultos 
de diversas edades. 



134

Participación REFLEJOS II

Escuela República de México, de la comuna de Santiago.
Proceso desarrollado en la escuela por mediadores del Museo,
en colaboración con docentes del establecimiento educativo.

1° básico: La reina del mercado, Juan Mauricio Rugendas, México 1833.
Pregunta de mediación:
¿Cómo son los/as niños/as que tú conoces?

3° Básico: La Zamacueca, Manuel Antonio Caro, Chile, s/f. 
Pregunta de mediación:
¿Qué bailas cuando te juntas con tus amigos/as y qué comes con ellos/as?

6° Básico: 12 Dibujos a pluma para la historia Ilustrada de Chile, Gustavo Carrasco, Chile, s/f. 
Pregunta de mediación:
¿Cómo representarías una historia ilustrada de Chile, siendo tú el/la protagonista?



135

Colegio de adultos Manquehue, de la localidad de Batuco, Santiago.
Ejercicio de mediación Tableau Vivant

“Elegimos a Bernardo O’Higgins porque es muy parecido al padre de la independencia de nuestro 
país que se llama Jean Jacques Dessalines. Ese héroe estaba luchando mucho para liberar Haití 
de la dominación de Francia (…). Para nosotros Chile representa como un país de oportunidades, 
que uno puede salir adelante”.

Don Bernardo O’Higgins, Director Supremo 
(1821), José Gil de Castro y Morales. Col. MNBA.

Todos estos aportes conformarán en noviembre la segunda parte de la exposición, junto 
a los resultados del trabajo creativo de las comunidades mencionadas anteriormente. 
De esta manera, el programa de curatorías educativas que ofrece el MNBA, se plantea 
desde un enfoque participativo y post-crítico que pretende avanzar en las oportunidades 
y espacios en donde realmente los/las ciudadanos/as sean protagonistas del patri-
monio. Ir un paso más allá exige interrogar a nuestras propias instituciones museales 
sobre cuánto estamos haciendo por aportar a una sociedad más justa. Aunque como 
expresa Carmen Mörsch “es difícil porque plantear estas preguntas significa cortar la 
rama en que uno se apoya: poner en tela de juicio las bases de la propia posición”39, la 
labor educativa siempre plantea desafíos de carácter ético; o reproducimos la cultura 
o contribuimos a su transformación. 

39	 Mörsch, Carmen. Contradecirse una misma. Quito: Fundación Museos de la Ciudad, 2015.p.14.



136

Aprendiendo
de nuestros antepasados. 
Interculturalidad desde
el Museo de La Ligua

Darío Aguilera y Robinson Garrido40

El presente trabajo da cuenta de la implementación de un programa intercultural en la 
provincia de Petorca, región de Valparaíso, impulsado por el Museo de La Ligua en conjunto 
con diferentes agrupaciones indígenas y comunidades educativas de la zona, cuyo objetivo 
central es promover ambientes inclusivos y de respeto de la diversidad cultural presente 
históricamente en nuestro territorio que contribuyan al fomento de la equidad y la sana 
convivencia entre los distintos colectivos que lo conforman. Se entregan sus resultados a 
la fecha y desafíos futuros. 

Introducción

A pesar de los avances de los últimos años en la valoración de los pueblos originarios que 
observamos en las escuelas y espacios culturales del país, como los museos, seguimos 
siendo una sociedad con muchos prejuicios en torno al mundo indígena, así lo atesti-
guan numerosos estudios y encuestas al respecto. A modo de ejemplos: un 42,7% de 
los chilenos cree que los pueblos indígenas son el grupo que sufre mayor discriminación 
(estudio Chile 21), el 88% de los niños(as) y adolescentes señala que quienes sufren 
más bromas de parte de sus compañeros son quienes tienen un problema o defecto 
físico o rasgos indígenas (estudio UNICEF), y un 72,4% de los chilenos(as) señala que a 

40	 Darío Aguilera: licenciado en Antropología con mención en Arqueología de la Universidad de 
Chile, Máster Universitario en Museología, Universidad de Valladolid. Actualmente director 
del Museo La Ligua. 

	 Robinson Garrido: profesor de Historia y Geografía, Licenciado en Historia y Educación, de la 
Universidad Andrés Bello. Diplomado en Archivística, Gestión Cultural y en Proyectos Educativos. 
Actualmente encargado del área de educación y centro de documentación del Museo La Ligua.



137

los pueblos originarios no se le respeta sus derechos humanos (encuesta INDH 2015). 
Todo esto sólo da cuenta que Chile sigue siendo un país discriminador con los pueblos 
originarios. 

Es por esta fuerte razón que desde el Museo de La Ligua hemos asumido el desafío 
de contribuir a cambiar este lamentable panorama, implementando ya hace algunos 
años un novedoso programa de educación intercultural para comunidades educativas 
y asociaciones indígenas de la provincia de Petorca, región de Valparaíso, que tiene 
como objetivo central impulsar experiencias educativas inclusivas e interculturales, con 
pertinencia en lo local, para promover el respeto de la diversidad cultural de nuestro 
territorio desde su historia profunda, que contribuya al fomento de una sana convivencia 
y promueva la no discriminación.

Lo anterior toma más sentido si consideramos que desde tiempos precolombinos 
nuestro territorio ha sido un lugar de contacto y encuentro de distintas comunidades, 
otorgándole un sello de diversidad, el cual queremos valorar junto a nuestra comunidad.

Se presentan las experiencias educativas y sus resultados a la fecha, destacando el 
gran interés por parte de las comunidades educativas de la provincia de Petorca por 
participar en estas iniciativas, que han permitido: difundir el legado cultural de nuestros 
antepasados, potenciar el vínculo de los niños y niñas con el territorio fortaleciendo de 
este modo sus identidades culturales y consolidar nuestra institución como un impor-
tante centro para la promoción de la educación intercultural en la región.

Pueblos originarios de la provincia 
de Petorca. Interculturalidad, lo nacional v/s lo local

Desde tiempos precolombinos la provincia Petorca ha sido un área de contacto de 
diversas culturas indígenas, algunas provenientes del Norte Chico, como fue el caso 
de la cultura diaguita, y otras de la zona centro sur del país, como la cultura mapuche, 
que en conjunto, sumado a sus antiguos pobladores, le brindaron un sello de diversidad 
cultural que aún pervive en la actualidad, a pesar de los procesos de modernidad en la 
consolidación del estado-nación y la globalización que ha afectado los modos de vida 
tradicionales de estas comunidades. Muestra de ello lo encontramos en la religiosidad 
popular y en la toponimia del territorio, por mencionar algunos ejemplos. Así, en el caso 
de la cultura diaguita se mantiene en el sector de Valle Hermoso, comuna de La Ligua, 
específicamente en el sector de Roco y Varas, antiguas comunidades indígenas vinculadas 
con esa cultura, que mantienen una resistencia cultural amparada por su autonomía y 
sentido comunitario de la tierra. Esto se puede observar en los bailes religiosos como es 



138

el caso de los bailes chinos, cofradías que son lideradas por familias que son reconocidas 
por su origen diaguita (Menay, Aballay), además de la tradición ceramista y textil que 
hasta hoy se mantienen y continúan con mucha fuerza en el sector.

En el caso del mundo mapuche presente en la zona, estas familias venían de un largo 
proceso de migración campo-ciudad (Santiago), desde inicios del siglo XX, en donde 
muchas de ellas, incluso comunidades completas, se desplazaron de sus territorios 
debido a la pobreza y a la falta de oportunidades, movilizándose a distintas partes de 
Chile incluyendo La Ligua. Su inserción a la ciudad y al campo laboral, los expuso a la 
discriminación y el racismo, provocando en muchos casos la negación de su identidad, 
obligándolos a replegarse muchas veces al ámbito íntimo familiar el “ser mapuche” (su 
lengua y cosmovisión). Paralelamente y en plena dictadura militar comienzan a nacer 
organizaciones mapuches en la ciudad, como Admapu y Meli Xitran Mapu, de gran 
importancia y que dieron pie a la defensa y demanda de derechos, como la educación, 
la propiedad de la tierra, lo que posteriormente se expresó en la construcción de una 
política indígena a partir de la llegada de la democracia en Chile. Asimismo, la educación 
formal se vio interpelada por las organizaciones indígenas a desarrollar programas 
interculturales en el país, lo que a larga también permeó a espacios no formales de 
educación, como los museos.

A partir de lo anterior, compartirnos lo visión que señala la pedagoga Catherine Walsh la 
cual plantea que “la interculturalidad entendida críticamente aún no existe, es algo por 
construir. Por eso, se entiende como una estrategia, acción y proceso permanentes de 
relación y negociación entre, en condiciones de respeto, legitimidad, simetría, equidad 
e igualdad. Pero aún más importante es su entendimiento, construcción y posiciona-
miento como proyecto político, social, ético y epistémico -de saberes y conocimientos-, 
que afirma la necesidad de cambiar no sólo las relaciones, sino también las estructuras, 
condiciones y dispositivos de poder que mantienen la desigualdad, inferiorización, 
racialización y discriminación” (Walsh, 2009).

Sumado a lo anterior, y en relación con la conceptualización del programa intercultural 
planteado éste se enmarca dentro de los lineamientos de la museología crítica, tendencia 
actual que propone hacer de los museos un espacio para el conocimiento y la reflexión 
(Miralles, 2015). Es por ello que suscribimos la idea de que los museos deben ser agentes 
activos de cambio para la trasformación social de los territorios, que contribuyan a la 
cohesión social de los pueblos.

Desde esta perspectiva crítica de la construcción de la interculturalidad y los aportes 
de la museología crítica es que perseguimos aportar en la discusión y reflexión de estos 
temas, buscando el diálogo con las culturas originarias por décadas invisibilizadas, 



139

colocándolas en primera línea y vinculándolas con nuestro quehacer educativo. Lo que 
ha contribuido al reconocimiento de nuestro propio territorio, en pos de la igualdad, la 
integración y el buen vivir de nuestra comunidad

Lo anterior se ve reforzado, en perspectiva histórica, por las voces críticas surgidas de 
la celebración de los 500 años del descubrimiento de América, en donde intelectuales, 
académicos y principalmente líderes de los pueblos originarios, exigían y reivindicaban 
derechos políticos y sociales, además de un nuevo trato con los estados. Este proceso 
generó un ambiente de apoyo social a la causa indígena y empatía en la opinión pública, 
creando un cambio de paradigma, y ambiente de reivindicación y orgullo identitario por 
pertenecer a un grupo étnico.

En el caso de nuestra ciudad de La Ligua, el museo desde su génesis, a mediados de los 
ochenta, comienza a poner estos temas en la agenda pública, junto con la laboriosa 
labor educativa de la Academia Arqueológica Yacas, dirigida por el profesor y funda-
dor de la misma, Arturo Quezada Torrejón. Al alero de los nuevos descubrimientos 
arqueológicos y a un original trabajo de educación patrimonial, basado en el rescate 
del pasado precolombino de nuestro territorio desarrollado por los “Yacas”, que poco 
a poco nuestra comuna y la provincia de Petorca, en general, comienzan a abrirse a la 
nueva realidad indígena olvidada. 

En los 90’ y con la creación de la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena (Conadi) 
y la nueva Ley Indígena, surge en nuestra ciudad la primera asociación Indígena llamada 
Lonko Katrin Rayen, que con el tiempo comienzan a visualizarse otras identidades cul-
turales del valle, como la cultura Diaguita, arraigada en familias y comunidades de Valle 
Hermoso. Esta nueva realidad cambia los estatutos de la organización constituyéndose 
como una asociación multicultural, acorde con la realidad étnica de sus miembros. 
Una de las actividades comunitarias más importantes durante el año, donde se vive 
el trabajo intercultural con la comunidad, es el Wetripantu o año nuevo Mapuche. Esta 
actividad consolidada con los años lleva más de 5 versiones en nuestro museo, y es 
seguido por gran parte de la comunidad, convirtiéndose en una instancia de encuentro 
y agradecimiento la que es presidida por una autoridad ancestral -lonko- que guía 
esta ceremonia.

Con el tiempo estas organizaciones serán replicadas en las restantes comunas de la 
provincia de Petorca, logrando a la fecha que cada comuna tenga su propia asociación 
indígena, donde sus miembros y respectivas familias, se congregan en jornadas de 
encuentros comunitarios, donde organizan sus actividades, rituales y celebraciones, 
donde el tema de la identidad y el territorio se revitalizan.
 



140

Programa Intercultural Museo La Ligua. 
Educando desde la historia profunda del territorio

El Museo de La Ligua se ha convertido como un importante lugar de encuentro para 
nuestra comunidad, desarrollando los últimos años una notable labor educativa en esta 
área, que ha dado como resultado constituirse como uno de los ejes fundamentales de 
su labor social en el territorio que habitamos.

Lo anterior se ha materializado en la implementación de un novedoso programa in-
tercultural, que considera en su apuesta metodológica el desarrollo de experiencias 
educativas, que combina la animación pedagógica, didácticas del patrimonio y saberes 
de autoridades ancestrales para el proceso de enseñanza-aprendizaje.

Los objetivos del programa son los siguientes:

•	 Promover el respeto a la diversidad cultural y lingüística del país y en nuestro territorio.

•	 Rescatar, conservar y difundir el legado cultural de los pueblos originarios del país 
en el contexto del Chile actual.

•	 Fomentar el legado cultural de los pueblos originarios en las escuelas de nuestra 
provincia para el fortalecimiento de las identidades locales.

•	 Contribuir al fortalecimiento de la identidad cultural de los niños y niñas a partir de 
su familia de origen con el objeto de fortalecer su identidad y desarrollo.

•	 Generar experiencias educativas inclusivas e interculturales, en espacios educativos 
de la provincia con pertinencia en lo local, para el fomento de una sana convivencia 
que promueva el respeto a la diferencia y la no discriminación.

•	 Valorar el aporte de los pueblos originarios desde su historia profunda a la confor-
mación de un país multicultural.

•	 Contribuir a la demanda que hace la ciudadanía y los pueblos originarios al Estado 
por un Chile más intercultural.

A continuación, se describen cronológicamente las experiencias educativas del programa 
implementadas por el museo en las comunidades educativas de la provincia de Petorca 
y que siguen vigente en la actualidad:



141

La primera de ella corresponde al “Taller de Arqueología junto a niños y niñas” que 
se viene realizando con éxito desde el 2010 a la fecha, el cual promueve la difusión 
del valor cultural y científico del patrimonio arqueológico presente en la zona, junto 
con fomentar un sentido de identidad local con la historia profunda que emana de 
este legado cultural presente en el territorio. Le sigue el “Taller de Religiosidad Popu-
lar” desarrollado inicialmente en el 2013 en el marco de la puesta en marcha de la 
sala permanente del museo que lleva el mismo nombre del taller. Esta experiencia 
pretende poner en valor las expresiones de devoción popular presente en la zona, 
brindando especial atención a los Bailes Chinos, recientemente proclamado por la 
UNESCO como patrimonio cultural inmaterial de la Humanidad. Destaca su apuesta 
del rescate y valoración de las danzas y sonoridades, sincretismo religioso que nos 
han acompañado desde tiempos remotos. 

Recuperando el juego del Palin en la provincia de Petorca, implementado a partir del 
2014 en el marco del proyecto Fondart en su línea indígena. Esta iniciativa nace desde 
la necesidad de recuperar el ancestral juego mapuche del Palín en nuestra provincia de 
Petorca (región de Valparaíso) fomentando la historia, cosmovisión y el mapudungun 
de manera lúdica y entretenida en nuestros niños, niñas y jóvenes, constituyéndose 
como un gran recurso educativo. 

También en 2014 iniciamos “El vuelo del cóndor”, experiencia educativa que tiene como 
objetivo central fomentar el interés en los niños y niñas por el conocimiento del patrimonio 
cultural y natural presente en nuestra provincia a partir cuentos inéditos inspirados en 
la historia de nuestro territorio, el cual considera la integración de diversas disciplinas 
artísticas, como cuentacuento, teatro, ilustraciones, y música en vivo (figura 1).

Durante 2015 iniciamos el proyecto “Al reencuentro con nuestros antepasados de la 
Provincia de Petorca”, experiencia que hace posible la vinculación del conocimiento 
científico del patrimonio arqueológico de la provincia, con el conocimiento del mundo 
indígena representado por una autoridad ancestral. Esta relación entre lo científico y 
lo ancestral potencia enormemente la experiencia educativa de los visitantes con el 
territorio, donde lugares como conchales de las dunas de Longotoma en la costa y sitios 
de arte rupestre en la precordillera fueron adquiriendo un sentido sagrado y profundo 
en los participantes. 

Desde 2016 sumamos al programa el “Taller de Instrumentos Indígenas”, el cual, a 
través del juego y la didáctica, difundimos el valor de los instrumentos como medio 
para la transmisión de saberes sobre cosmovisión e historia de los pueblos originarios 
de nuestro país. Esta experiencia está especialmente ideada para niños y niñas de 
educación parvularia.



142

Finalmente, durante el presente año hemos incorporado una nueva experiencia deno-
minada “Manos al barro”, que tiene como objetivo rescatar tradiciones alfareras locales 
de la comuna de La Ligua, recuperando su tecnología, formas y usos tradicionales, para 
su uso como recurso educativo y de fortalecimiento identitario, el cual está dirigido a 
escuelas básicas y asociaciones indígenas. Esta actividad ha permitido conectar a los 
niños y niñas con esta materialidad (arcilla) y arte ancestral, presente desde el periodo 
prehispánico en nuestro valle, vinculándolos con el territorio y las identidades locales. 
Este taller finaliza con una quema alfarera abierta a la comunidad. 

Resultados

El programa intercultural del Museo de La Ligua, implementado hace ya 7 años con 
gran esfuerzo, ha tenido como resultado un fuerte impacto a nivel provincial, tanto 
en participación como en la conexión de nuestra institución con los diversos territo-
rios que la componen (precordillera, valle y costa). Lo anterior ha traído consigo que 
nuestro museo se ha consolidado en la región como un actor activo y colaborativo en 
la promoción de políticas educativas interculturales con énfasis en lo local, apoyando 
en dicho proceso a numerosas comunidades educativas (jardines infantiles, escuelas 
y liceo) y asociaciones indígenas de la zona.

Dentro de las experiencias más valorada por las comunidades educativas de nuestra 
provincia destacamos “Recuperando el juego del Palín” y “El vuelo del cóndor”, ambas 

Presentación cuento “Anumi. 
La Puma”, de “El vuelo del 

cóndor”, junto a niños y niñas 
del Jardín Infantil Mariposita, 

Catapilco, comuna de Zapallar, 
8 de agosto 2018.



143

premiadas con una mención de honor en el Premio Iberoamericano de Educación y Museos 
del programa Ibermuseos (2014, 2015 respectivamente). En el caso del palín participaron 
en el 2014 un total de 14 establecimientos educaciones y las cinco asociaciones indígenas 
de la provincia de Petorca, sumando 844 personas, de las cuales 551 eran estudiantes. 
Para “El vuelo del cóndor”, en su segunda versión (2016-2017), participaron un total de 
445 profesores, 301 asistente de la educación, 5579 estudiantes y 487 apoderados. Cabe 
destacar que esta experiencia fue desarrollada en 92 establecimientos educacionales 
de la provincia de Petorca de enseñanza parvularia, básica y media, de los cuales 56 
correspondían a jardines infantiles, logrando con ello una cobertura de éstos del 100%. 

En el caso de los talleres de Arqueología, Religiosidad Popular e Instrumentos Indígenas 
éstos se desarrollan durante todo el año, intensificándose en periodo de vacaciones de 
invierno y verano, participando como promedio 120 niños y niñas. 

Para la experiencia “Al reencuentro con nuestros antepasados”, participaron en los 2015 
siete establecimientos educaciones más las cinco asociaciones indígenas de la provincia 
sumando un total de 953 personas, de los cuales 744 son estudiantes de enseñanza 
básica y media preferentemente.

En Manos al barro participaron de forma entusiasta 40 estudiantes de las escuelas 
básicas Ministro Gómez Millas y Comunidades, ambas de la localidad de Valle Hermoso, 
comuna de La Ligua, además de 20 miembros de la Asociación Indígena Lonko Katrin 
Rayen, también de La Ligua.

Taller de palín junto miembros de la asociación indígena 
Lonko Katrin Rayen de La Ligua, Valle Hermoso 2014.



144

A partir de las experiencias anteriores hemos tenido una muy buena evaluación por 
parte de los docentes que han participado del programa, al que señalan como un gran 
aporte para el fomento de la educación intercultural centrada en el territorio.

También como resultado tenemos la publicación de libros de cuentos ilustrados para 
niños y niñas inspirados en los pueblos originarios de nuestro territorio.

Todas las experiencias descritas en este artículo actualmente forman parte de los ser-
vicios educativos permanente que el museo ofrece a la comunidad y fueron financiadas 
inicialmente por los fondos de cultura (Fondart Regional, Fondo del Libro y la Lectura) 
del Consejo Nacional de la Cultura y las Artes (CNCA), región de Valparaíso.

Conclusiones 

Desde la fundación del museo sumado a las diferentes experiencias que hemos desa-
rrollado en conjunto con la comunidad en torno a la educación intercultural en nuestra 
provincia podemos constatar que hemos sido un eje fundamental en el cambio de 
paradigma hacia el conocimiento y valoración del mundo indígena. Nuestra institución 
se ha convertido en la práctica en un colaborador activo para las escuelas y jardines 
infantiles locales en su proceso de implementación curricular de la educación intercul-
tural, cuyo sello se sustenta en el territorio, su historia profunda e identidades locales. 
	
El programa ha contribuido a fortalecer la asociatividad entre las organizaciones par-
ticipantes (comunidades educativas y asociaciones indígenas), fortaleciendo valores 
como la identidad cultural, solidaridad, el diálogo y el trabajo comunitario. Además de 
seguir incluyendo a este programa a las diferentes organizaciones sociales de base, tales 
como, juntas de vecino y clubes de adulto mayores.

Dentro de los nuevos desafíos del programa apuntamos a consolidar un plan inter-
cultural amplio y permanente en todos los niveles de enseñanza, sumar más y nuevas 
experiencias significativas en el aprendizaje de las culturas y contextualizarlo en nuestro 
territorio. Además de implementar experiencias educativas que promuevan la inclusión 
social. Siguiendo esta línea el Museo ya da paso firme en esa dirección, destacando los 
avances hacia el acceso universal de nuestros espacios, capacitación del personal en 
Lengua de señas chilenas, realizando pasantías nacionales y extranjeras sobre educación 
inclusiva para museos y realizando experiencias sensitivas para personas en situación 
de discapacidad en nuestras exposiciones, donde puntos sonoros, ambientaciones, 
instrumentos, texturas y materialidades, ayudan a complementar una la visita de una 
experiencia de este tipo.



145

Nuestros esfuerzos también se orientarán a incluir en nuestra labor social y educativa a 
grupos vulnerables, como migrantes, población penal, tercera edad, que por lo general 
no son considerados en las políticas culturales, ya que consideramos que el acceso y 
participación en instituciones culturales como los museos debe ser particularmente 
prioritarios para estos grupos marginados de la práctica cultural. Es por ello que de-
fendemos la idea que la cultura debe ser un derecho universal y motor de inclusión 
para los pueblos.

Todas estas experiencias desarrolladas por el área educativa de nuestra institución 
tienen la misión de brindar espacios de diálogo, democráticos y abiertos a todos los 
sentidos, con el fin de trabajar por un país más justo e inclusivo para todos y todas.
 

Agradecimientos

 A nombre de los trabajadores y trabajadoras del Museo de La Ligua agradecemos a 
todas las comunidades educativas, organizaciones sociales, colectivos culturales, agru-
paciones indígenas y artista de la provincia de Petorca que han confiado y participado 
activamente de esta apuesta educativa. Y al Consejo Nacional de la Cultura y las Artes 
por apoyar financieramente el programa.

Bibliografía

Miralles, Natalia. (2015). Museos de Arte y Educación. Aporte del espacio educativo 
no formal en la educación artística. En Educación Artística. Propuestas, Investigación 
y Experiencias Recientes. Alejandra Orbeta (Editora). Serie Discusiones. Santiago de 
Chile: Ediciones Universidad Albert Hurtado.

Catherine Walsh. (2009). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Ponencia 
presentada en el Seminario Interculturalidad y Educación Interculturalidad, organizado 
por el Instituto Internacional de Integración del Convenio Andres Bello, La Paz, 9 marzo 
de 2009. file:///C:/Users/museopc/Downloads/interculturalidad%20critica%20y%20
educacion%20intercultural.pdf Consultado 2/11/2017

file:///C:/Users/museopc/Downloads/interculturalidad%20critica%20y%20educacion%20intercultural.pdf
file:///C:/Users/museopc/Downloads/interculturalidad%20critica%20y%20educacion%20intercultural.pdf


146

Mesa 4:
Patrimonio
y memoria



147

Fragmentos
de memorias:
no estábamos solos

Sandra Piñeiro41

Este proyecto desarrollado por la autora, desde 2013, reflexiona sobre cómo niños y 
niñas lograron construir su identidad social y política en un contexto de violencia de 
Estado. A través de la producción de un relato visual, con una metodología de arte 
participativo, se llegó a una propuesta plástica colectiva que refleja tanto la identidad 
de esa comunidad, como la particularidad de cada experiencia.

Antecedentes teóricos

Con el fin de sensibilizar e introducir los contenidos esenciales de la experiencia de 
la investigación y creación plástica sobre memorias autobiográficas (MA) de niños y 
niñas opositores a la dictadura cívico militar chilena, quisiera presentar una fotografía 
del documental Venían a buscarme42, de Álvaro de la Barra, cuya imagen y relatos 
logran reunir los ejes temáticos que aborda el proyecto Fragmentos de memoria: no 
estábamos solos.

Es probable que muchas personas puedan recordar fotografías semejantes, la niñez en 
una casa con al menos un otro que registra ese instante. Sin embargo, la intención de 
esta observación es transitar sobre otras significaciones que van más allá de la acción 
y del espacio capturado. Me refiero al proceso de reconstrucción de identidad y a la 

41	 Silvia Piñeiro: profesora de Historia y Geografía, diseñadora gráfica, diplomada en Educación, 
Memoria y DDHH, máster en Psicología de la Cognición y de la Comunicación, egresada del 
programa de doctorado en Psicología Percepción, Comunicación y Tiempo, y actualmente 
doctoranda en programa de Comunicación y Cambio. En el área educación formal y cultural 
se ha desempeñado en museos, colegios y universidades.

42	 Producción chilena, 2016. Recuperado de: http://www.cinechile.cl/pelicula-3458 fecha de 
consulta 1/10/2017.

http://www.cinechile.cl/pelicula-3458


148

búsqueda de evidencias para historiar, en este caso, la desaparición de los padres a la 
salida del jardín infantil, es decir, cómo un archivo visual es parte de la interpretación y 
subjetivación de un contexto nacional y personal. Esta fotografía registra el momento 
cuando el niño comienza a caminar. Su protagonista pone atención a las sombras que 
lo acompañan y en la posibilidad de sentir la presencia de sus progenitores y construir 
así su relación de hijo en ese presente. 

A través de este ejemplo surge la necesidad de reflexionar sobre cómo niños y niñas 
lograron construir su identidad social y política en un contexto de violencia de Estado, y 
cómo la articulación de esas MA construye hoy una identidad social y política coherente 
con las nuevas relaciones. 

Desde la perspectiva de la psicología cognitiva, la memoria MA es una acción que ope-
ra con tres funciones para construir el yo en coherencia con el pasado y presente: la 
autodefinición, la interacción social y la autorregulación (Beltrán, Moreno, Polo, Zapata, 
Acosta, 2012). Por medio de estas funciones se elabora una trama autobiográfica que 
se regula según las relaciones y prácticas culturales en las que se inserta el sujeto. Por lo 
tanto, la MA no es solamente un proceso de codificación, consolidación y recuperación 
de la información del pasado, sino que es un ejercicio fundamental para relacionarse, 
vincularse y replantearse en un contexto presente. Entender la MA a partir de sus 
funciones nos permite comprender la relación entre la información externa e interna, 
entre sujeto y cultura. “La memoria no sería, desde esta perspectiva, una actividad re-
productora de la realidad sino, por el contrario, una actividad profundamente creativa” 
(Feierstein, 2012, p. 53).

Fotografía N°1: Retrato de 
Álvaro de la Barra Puga. 
Recuperada de documental 
Venían a Buscarme.
De la Barra, 2016.



149

En el caso de experiencias traumáticas, la memoria posee una estructura diferente, un 
sistema propio que deja una huella imborrable. La memoria traumática se identifica 
con aquellos recuerdos “con una valencia muy negativa y una alta intensidad emocio-
nal” (Manzanero, 2010, p. 152). Martín-Baró (1988) recoge la idea de herida y se refiere 
a la experiencia negativa que deja un residuo permanente en la vida. Esta distinción 
motiva a indagar cuándo, cómo y dónde el niño o niña significa la violencia de Estado. 
Arias, González y Hernández (2009) plantean que la toma de conciencia de la realidad 
depende de tres aspectos: el tipo de experiencia, los accesos a la información y de las 
capacidades de cada sujeto para significar esa realidad. 

Cabe preguntar qué sentido tiene hablar de MA y del constructo del sujeto político de 
la niñez en dictadura en un marco de reflexión sobre educación, museos y patrimonio. 
El concepto de patrimonio cultural surge, en 1789, en Francia para desplazar la idea de 
herencia y/o propiedad por aquellas prácticas socioculturales que ordenan las relaciones 
sociales que enriquecen la identidad nacional (Vasconcellos, 2013). Se rescata de esta 
concepción la validación de la producción de conocimiento en las relaciones humanas 
y no la homogenización de la cultura. 

El patrimonio cultural… es algo que las personas otorgan en función de su historia 
mediante un proceso de construcción social… el acto de definir, y más allá de eso, 
de sentir y experimentar algo patrimonial depende del presente… somos nosotros 
los aquí y ahora interpretamos algunos elementos del pasado como algo que nos 
gustaría proteger y perpetuar porque nos ayuda a establecer quiénes somos en 
el presente. (Secretaria de Cultura, Recreación y Deporte. Bogotá, 2014, p. 15)

Se deduce de esta afirmación la relación directa con el ejercicio de recordar, y cómo es 
posible valorar objetos y/o relaciones que hablan de la identidad y pertenencia social. 
Entonces, ¿cuál es el interés por recordar cierta niñez en dictadura? ¿Qué se desea 
proteger y perpetuar de esas experiencias? 

Fragmentos de memoria: no estábamos solos articula la MA como un medio y materia-
lización para visibilizar a un colectivo que contribuye a la heterogeneidad del pasado y 
su presente, que cuestiona el rol de la niñez en la sociedad actual, que valida la huella 
traumática como un herida permanente, y que valora la actoría y protagonismo de la 
niñez para “pensarlos como sujetos y como partícipes en la producción, planificación y 
circulación del conocimiento” (Vergara, A., Peña, Chávez, Vergara, E., 2015, p. 56).

En definitiva, la necesidad de la articulación de MA de un pasado que tensiona el presente 
no es perpetuar las emociones negativas de la huella de la memoria, es el gesto para 
reflexionar sobre las agencia de la niñez, la protección y derechos de los niños y niñas, 



150

y fundamentalmente para diseñar experiencias educativas en derechos humanos que 
fortalezcan el sentir del “Nunca Más”.

Finalmente, es importante señalar que el arte es un lenguaje y un hacer que facilita la 
articulación de memoria. Los archivos personales y fotográficos43 construyen la identidad 
por medio de la creación de un relato visual.

Experiencia de articulación de MA 
a través de una experiencia de arte participativo 

El proyecto Fragmentos de memorias: no estábamos solos44 se inicia en el año 2013. 
Desde la perspectiva de la psicología cognitiva y social y con un enfoque cualitativo y 
participativo, se articuló más de 130 MA. La experiencia testimonial permitió en cada 
participante iniciar la construcción de su relato visual, un proceso de resignificación que 
se apoya del testimonio, pero que se desarrolla en base a las motivaciones personales 
por identificar imágenes que representen su pasado personal y social.

La convocatoria se desarrolla por medio de la técnica de bola de nieve. La mención 
de otro protagonista en la trama narrativa generó inmediatamente la activación de la 
invitación de la persona mencionada, creándose una red de recuerdos que construyen 
la memoria colectiva. Las personas convocadas debían tener vinculación con el movi-
miento secundario de la época, para así poder comprender el contexto y las relaciones 
que los llevaron a tomar conciencia de su hacer político. 

Los encuentros conversacionales individuales se desarrollaron desde el año 2014 hasta 
enero de 2016. La entrevista semiestructurada comprendía ciertos tópicos que ayudaron 
a recordar secuencialmente la niñez en dictadura, esto con el fin de organizar las tramas 
narrativas en dos períodos que relacionan el desarrollo de la niñez con las tendencias 
de las prácticas genocidas de la dictadura: a) primera infancia y exterminio, b) pre 
adolescencia y juventud con represiones sociales. 

43	 Archivos fotográficos liberados para el proceso de investigación y construcción de MA visuales 
se conformó de 1.787 fotografías inéditas de Jorge Figueroa, reportero gráfico del diario Fortín 
Mapocho durante 1984 y 1986; 155 fotografías de Kena Lorenzini, del archivo del Museo de 
la Memoria y los Derechos Humanos; 146 fotografías del archivo en línea de Inés Paulino, 
tomadas durante 1982 y 1992, y 25 fotografías de Ximena Riffo, quien forma parte de los 
testimonios de la investigación llevada a cabo.

44	 Exposición en: Museo de la Memoria y los Derechos Humanos, abril- junio, 2016. Santiago. 
Chile. Sur Gallery, septiembre, 2017. Toronto. Canadá. Parque Cultural Valparaíso, noviembre- 
diciembre 2017. Valparaíso. Chile. 



151

Luego de la etapa de recopilación de testimonios se ejecutaron dos encuentros grupales: 
el primero fue realizado en la Facultad de Ciencias Físicas y Matemáticas de la Universi-
dad de Chile, lugar donde se realizaban las asambleas del movimiento de estudiantes. 
El segundo encuentro se efectuó Infante 1415, un centro comunitario de la comuna de 
Providencia. En estas instancias los participantes asistieron con familiares, a fin de 
promover el diálogo intergeneracional. Durante este proceso de articulación de MA se 
efectúo un encuentro con estudiantes secundarios de San Antonio.

La construcción del relato visual se enmarca en la metodología de arte participativo 
y prácticas artísticas (Rubiano, 2014); en otras palabras, el relato visual corresponde 
a la creación de una propuesta plástica colectiva que refleja tanto la identidad de esa 
comunidad, como la particularidad de cada experiencia. El conjunto de relatos visua-
les se ajustó al formato (exposición e instalación) y soporte (cubo) propuesto por el 
articulador de las MA, y ahí su particularidad de práctica artística. 

El proceso de arte participativo permitió visibilizar a personas anónimas y unirlas a la 
memoria de pares que sí tienen un nombre y apellido en los archivos de la época. El 
discurso simbólico se elaboró desde las voces de los propios protagonistas.

Resulta clave tener en cuenta que el arte participativo ha transformado la relación de 
arte con los espectadores mediante el modelo colaborativo. Este modelo descentra la 
noción de artista como autor (como autoridad); este resulta, más bien, un propiciador 
para que algo resulte. La consecuencia puede ser incierta, pues las variables para la 
realización de un proyecto son contingentes: una situación específica, un contexto 
territorial, una comunidad (…) la comunidad se integra en el proyecto, no solo como 
productora activa de sentido, sino, más allá, como productora de contenidos (…) parte 
constitutiva de la creación. (Rubiano, 2014, p. 37)

El formato de la propuesta plástica, de tipo expositivo y acompañado de una insta-
lación, integra los relatos visuales en soporte de cubos con y sin volumen. Los cubos 
sin volumen se exponen junto a siete citas textuales de los testimonios y se ordenan 
según la trama narrativa de los recuerdos; en consecuencia, la mirada panorámica de 
la exhibición representa el tejido social de la memoria colectiva. Los cubos con volumen 
se agrupan sobre una mesa de comedor con seis sillas. Cada cubo, al ser observado, 
desplazado y puesto para formar figuras, simboliza el habla y la articulación de nuevas 
memorias, un nexo entre los protagonistas y la audiencia.

La necesidad exhibir los relatos visuales responde a dos objetivos: a) metodológico, 
correspondiente a la fase de devolución de la experiencia participativa en que se 
concretan y observan los resultados de un proceso reflexivo, y b) la vinculación con el 



152

espacio público, en este caso un museo y una galería, para validar la voz de un grupo 
de personas que forman parte de la memoria nacional. El espacio público acoge y 
divulga las subjetividades por medio de sus tecnologías y tipos de mediación, creando 
encuentros sociales que producen nuevas memorias y conocimientos. La importancia 
del reconocimiento del testimonio en un espacio público es una instancia de reparación 
que visibiliza a las personas que no figuran como víctimas calificadas en los archivos 
recopilados por las comisiones Rettig y Valech. Otro aspecto relevante de las experiencias 
de arte participativo es que facilitan la introspección sobre dónde estaba, qué hice, qué 
pensé, qué sentí, qué hago, qué haré.

Instalación de cubos en comedor 
de la época. Inauguración de ex-
posición en Museo de la Memoria 
y los Derechos Humanos, abril de 
2016. Santiago de Chile. Registro 
fotográfico CENFOTO.

Exposición de relatos visuales en soporte de cubo. Inauguración de exposición en Museo de la 
Memoria y los Derechos Humanos, abril de 2016. Santiago de Chile. Fotografía de Felipe Carrasco.



153

Descripción de la propuesta plástica 

La propuesta plástica alude a la ausencia del habla; a la necesidad de generar diálogos 
en los espacios sociales; a las consecuencias del silencio en la cristalización de las emo-
ciones y la polarización de la sociedad; a la dificultad de crear espacios de reparación 
al mantenerse las tensiones políticas y sociales. También pone en juego la concepción 
de la niñez de la época, cuyas prácticas de crianza ubicaron a los infantes en un lugar 
pasivo, sin opinión legitimada, con poca reflexión y anticipación (Pavez, 2012). 

Fotografía N°7: Exposición de video de proceso creativo. Inauguración de exposición en Museo 
de la Memoria y los Derechos Humanos, abril de 2016. Santiago de Chile. Fotografía de Felipe Carrasco.

Exposición en Sur 
Gallery, septiembre, 
2017. Toronto, Canadá. 
Fotografía de archivo 
proyecto Fragmentos 
de Memoria: no 
estábamos solos.



154

Los relatos visuales se reconocen como autorretratos y la correlación de las imágenes 
contenidas en cada uno de ellos (cubos) se clasifican en cuatro tipos de memoria: 

a)	 Memorias individuales: autorretrato donde se revela la identidad visual del parti-
cipante a través de un retrato ubicado en la parte superior del cubo sin volumen.

b)	 Memorias anónimas: autorretrato donde no se incorpora el retrato en el cubo, 
dejando la primera cara totalmente en blanco.

c)	 Memorias ausentes: retratos de jóvenes que perdieron la vida en el contexto de 
violencia política en dictadura y fueron mencionadas en la trama narrativa. El cubo 
sólo contiene en la parte superior el retrato y deja en blanco las demás caras, al ser 
imposible articular esos recuerdos individuales.

d)	 Memorias del olvido: autorretratos completamente en blanco que representan las 
MA de personas que dieron su testimonio, pero no articularon su memoria visual. 
Estos cubos representan un tipo de silencio y su posible necesidad de olvidar en un 
contexto colectivo.

En términos generales, podemos mencionar que la trama de la MA y relatos visuales 
establece una relación directa entre tipo de violencia de Estado y sujeto político. La 
conciencia del entorno político de la época hace que niños y niñas determinen una ac-
ción y protagonismo, no necesariamente ligados a la cantidad y calidad de información 
ideológica o dogmática adquirida, ni tampoco a una clara reflexión sobre las prácticas 
genocidas que se reflejan en la naturalización de la violencia, como se aprecia en la cita 
de un participante: “… era como estar en guerra, lo bonito era que parecía que ibas a 
ganar la guerra” (Piñeiro, 2015).

La articulación de memoria sobre niñez en dictadura, a través del arte participativo, 
fue un proceso de resignificación y reparación que dio nuevos sentidos a las huellas 
imborrables y vinculó a sus protagonistas desde otra mirada, siendo el hacer político 
y social un camino para encontrar a esos niños y niñas que crecieron en un contexto 
de violencia de Estado. Desnaturalizar la violencia y revisar la trama emotiva de los 
recuerdos no es fácil, sin embargo, seguir silenciando sus consecuencias es no hacerse 
cargo de un pasado que hoy nos constituye como sociedad. 

Es fundamental que las políticas y experiencias educativas, junto con las tecnologías 
disponibles en los museos, permitan visibilizar la diversidad de las subjetividades sobre 
el pasado de la dictadura, con el fin de discutir políticamente las prácticas sociales 
que permiten construir un patrimonio cultural inmaterial en Derechos Humanos. La 



155

participación en los territorios y espacios públicos generan vínculos y redes sociales 
que aportan a la conciencia social. En esta experiencia tanto el proceso de articulación, 
creación y producción fueron esenciales para la resignificación del pasado, siendo el 
museo y la galería una instancia de validación que empoderó el ejercicio de recordar 
como una herramienta para el olvido y su resignificación, la construcción de una trama 
de reiterados recuerdos y sus sentidos, como diría Ruiz-Vargas (2002) la memoria no 
es olvidar aunque el olvido es una de sus funciones.

Referencias

Beltrán-Jaimes, J., Moreno, N., Polo-Díaza, J., Zapata, M., Acosta-Barretoa, M.R. 
(2012). Memoria autobiográfica: un sistema funcionalmente definido. International 
Journal of Psychological Research. Vol (5). Núm. 2: 108-123.

Berroeta, H., Vidal, T. (2012). La noción de espacio público y la configuración de la 
ciudad: fundamentos para los relatos de pérdida, civilidad y disputa. POLIS Revista 
Latinoamericana. Núm. 31: 1-17.

De la Barra, A. (2016). Venían a buscarme. [DV CAM]. Chile. Producción chilena.

Feierstein, D. (2012). Memorias y representaciones. Sobre la elaboración del genocidio. 
Buenos Aires. Argentina: Fondo de Cultura Económica.

Martín-Baró, I. (1988). Psicología social de la guerra: trauma y terapia. Revista de 
Psicología. Núm. 28: 123-141.

Manzanero, A.L. (2010). Recuerdo de hechos traumáticos: de la introspección al estudio 
objetivo. Revista de Psicopatología Clínica, Legal y Forense 10. 149-164.

Piñeiro, S. (2015). Emociones contenidas en la trama narrativa de memorias autobio-
gráficas de personas cuya niñez y juventud se desarrolló en el contexto de violencia 
política de la dictadura cívico militar chilena: un estudio preliminar (tesis máster). 
Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona.



156

Pavez, I. (2012). Sociología de la infancia: las niñas y los niños como actores sociales. 
Revista de Sociología. Núm. 27: 81-102.

Rubino, E. (2014). Arte, memoria y participación: “¿Dónde están los desaparecidos?”. 
Revista Hallazgos. Núm. 23: 31- 48.

Ruiz-Vargas, J. M. (2004). Las claves de la memoria autobiográfica. En: Fernández, C., 
Hermosilla, A. (Eds.) Autobiografía en España: Un balance. (1a ed. pp.183-220). Madrid. 
España: Visor. 

Ruiz- Vargas, J.M. (2002). Memoria y Olvido. Perspectiva evolucionista, cognitiva y 
neurocognitiva. Madrid. España: Editorial Trotta. Colección Estructuras y Procesos. 
Serie Cognitiva.

Secretaria de Cultura, Recreación y Deporte (2014). Lineamientos para la identi-
ficación del manejo del patrimonio cultural inmaterial. Bogotá. Colombia. Disponible 
en: http://siscred.scrd.gov.co/biblioteca/bitstream/123456789/93/3/Patrimonio%20
cultural%20inmaterial.pdf

Vasconcellos, C de Mello. (2013). Patrimonio, memoria y educación: una visión mu-
seológica. Memoria y sociedad. Núm. 17: 94-105.

Vergara, A., Peña, M., Chávez, P., Vergara, E. (2015). Los niños como sujetos sociales: 
el aporte de los nuevos estudios sociales de la infancia y el análisis crítico del discurso. 
Psicoperspectivas. Individuo y Sociedad. Vol. (14). Núm. 1: 55-65.



157

El lugar 
de las biografías de 
los detenidos-desaparecidos 
y la poesía de los sobrevivientes 
en los procesos memoriales 
de los Sitios de Memoria. 
El caso del ex CCDTyE “Olimpo”

María Eugenia Mendizábal, Isabel Cerruti, 
Marcelo López, Lorena Lasa y equipo de Trabajo 
del Espacio para la Memoria y la Promoción 
de los Derechos Humanos ex CCDTyE Olimpo.

En este trabajo damos cuenta y analizamos los lugares que toman las Historias de Vida de 
los detenidos-desaparecidos y los poemarios en los trabajos de memoria desarrollados en 
el los Sitios convertidos Espacios para la memoria y la promoción de los Derechos Humanos 
que fueron centros de tortura y desaparición de personas durante la última dictadura cívico 
militar en Argentina. Qué aporta al trabajo de transmisión y educativo el relato, o los relatos 
biográficos de los detenidos-desaparecidos; qué activa en quienes asisten a los lugares de 
memoria la presencia de la voz poética, del testimonio poético (además del literal) de los 
sobrevivientes de los lugares de exterminio. Luego de años de práctica y trabajo reflexivo nos 
proponemos compartir obstáculos, disyuntivas y utopías del trabajo de narrar lo inenarrable 
en los lugares que una vez fueron de desaparición tortura y muerte.

A partir de la recuperación de los ex Centros Clandestinos de Detención, Tortura y 
Exterminio (CCDTyE) se ha abierto la posibilidad de realizar visitas a estos predios y de 
trabajar desde estos espacios temáticas relativas a los Derechos Humanos, la memoria 
y el pasado reciente de la Argentina, abriéndose también el debate sobre el “por qué” 
y el “para qué” acercarse a estos espacios.



158

Los años de debate y experiencia de trabajo nos llevaron a consensuar en torno a la 
importancia de superar una memoria literal en el relato sobre estos “sitios de memoria”. 
Una memoria que sólo recupere las prácticas represivas y el horror de la experiencia 
concentracionaria corre el riesgo de posibilitar que el dispositivo represivo de los “cen-
tros clandestinos” siga operando en la actualidad; generando miedo e inmovilización. 
Así, por ejemplo, entendemos que la narración del horror debe estar atravesada por la 
resistencia dentro y fuera del CCDTyE.

Pretendemos contribuir a la formación de sujetos críticos y autónomos; con capacidad 
de analizar y actuar sobre su sociedad, sobre el pasado y el presente. Buscamos, poner 
sobre la mesa las condiciones que hicieron posible este terrorífico pasado; sometiéndolas 
a la explicación, la comprensión, el análisis y las críticas de las diferentes generaciones; 
y por otro, intentar desentrañar cuáles de esas condiciones subsisten y bajo qué mo-
dalidad, como causas, consecuencias y permanencias.

Desde los comienzos del desarrollo del Programa para la Recuperación de la Memoria 
Histórica sobre el ex Centro Clandestino de Detención, Tortura y Exterminio “Olimpo” 
(CCDTyE) se tenía en claro, entre otras cosas, que era necesario hacer del sitio un lugar 
de vida. Se establecía también que era necesario, asimismo, honrar a quienes fueron 
vistos allí, detenidos-desaparecidos sobre cuyos destinos aún no tenemos información 
oficial de ninguna clase. La construcción del “lugar de vida” convive con el lugar de 
memoria, dolor.

Entre las muchas acciones que llevamos adelante en pos de ir realizando estos objetivos, 
se encuentran la de triangular las listas de los detenidos-desaparecidos vistos por los 
sobrevivientes. A esto, sobrevino luego el trabajo de búsqueda de las fotografías de cada 
uno de ellos. Algunas de esas fotos estaban disponibles, otras no y encontrarlas fue (y 
en algunos casos aún es) un desafío, así como lo sigue siendo el conocer el nombre de 
todos los detenidos-desaparecidos que fueron mantenidos en cautiverio en el CCDTyE 
“Olimpo”.

El trabajo pedagógico y las visitas al Sitio se conformaron a partir de diversos momentos 
e intenciones y objetivos. Dar cuenta de las condiciones de emergencia del Terrorismo 
de Estado, sus formas y contenidos, su despliegue nivel territorial y sus intenciones 
económicas, políticas, además de ideológicas. Comprender sobre quienes se ceñía el 
terror desaparecedor y comprender los alcances disciplinarios del mismo, preguntán-
donos siempre sobre los para qué, por qué…

También estaba la necesidad de narrar la historia del lugar, su “biografía de objeto”, 
su origen civil su transformación de terminal de tranvías a ex CCDTyE. El Terrorismo 



159

de Estado en el dispositivo concentracionario “Olimpo” sus responsables, su historia, 
las víctimas y los devenires de la búsqueda de Memoria, Verdad y Justicia. Se realizó el 
trabajo de señalización a partir de los testimonios de los sobrevivientes y con ayuda de 
fotografías tomadas en la visita de la CONADEP en 1984. 

Al mismo tiempo y por sobre todo, fue tomada la decisión de no narrar generando terror 
y espanto, sino más bien hacerlo desde la mirada de los sobrevivientes; que repusieron 
para el equipo la insistencia permanente de resistirse al aparato genocida, a las ins-
tancia de de-subjetivación (Calveiro 1998), de ruptura de lazos que buscaban provocar 
los perpetradores en el Centro Clandestino de Detención. Narrar generando preguntas, 
trayendo aquel pasado a las preguntas éticas sobre este presente y la promoción de 
los Derechos Humanos hoy.

La irrupción de la poesía

En el marco de las acciones de reconstrucción del funcionamiento del ex Centro Clan-
destino de Detención Tortura y Exterminio “Olimpo”, como política pública de memoria 
iniciada en 2005, de la mano de la firma del decreto para la “conversión” del lugar en un 
Sitio de Memoria, fuimos realizando diversos trabajos de recopilación de información, 
testimonios, expedientes judiciales, y fotografías y videos acerca del funcionamiento del 
CCD y la historia del lugar antes y después de su uso como centro clandestino de detención. 

Diversas personas fueron acercando materiales al sitio, entre ellos – y sobre todo al inicio 
del proyecto – fueron los sobrevivientes quienes más información brindaron. Desde 
listas, a testimonios, a fotografías, a objetos, se fue armando así un acervo desde el 
cual fuimos emprendiendo diversas tareas, desde la señalización del sitio, y muestras.

En un momento, una de las sobrevivientes del lugar, militante comprometida con las 
acciones que se llevaban adelante en el proyecto de “recuperación” nos acercó una 
copia de un libro que había sido escrita por el Viejo Guillermo Roberto Ramírez luego de 
su cautiverio. Se trataba de un poemario breve, publicado en el año 1986 en Estocolmo 
por Nordan Comunidad (una editora de índole comunitaria que estaba integrada por 
exilados latinoamericanos y ciudadanos suecos).

Comenzamos a leer los poemas y nos encontramos con un contenido que explicitaba 
al unísono el despliegue del funcionamiento del Centro Clandestino de Detención con 
anécdotas que informaban sobre situaciones de personas, detenidos-desaparecidos 
en ese lugar de tortura y muerte. Cada poema reponía estéticamente aquello a lo que 
apuntábamos desde la narrativa armada para conocer el lugar.



160

Los poemas describían desde un lugar distinto al del texto judicial. Es más, tuvimos 
contacto con el testimonio judicial del autor y allí no había espacio para mucho de lo 
narrado en los poemas. El testimonio judicial daba cuenta de la violencia y de la tortura, 
de la opresión dentro del Centro Clandestino de Detención y que hubo una búsqueda 
de sentidos, significados y resistencias.

El libro se llamaba “Eso no está muerto, no me lo mataron…”, y fue escrito por Roberto 
Ramirez: frente a una narrativa generalizadora y centrada en lo que quedó, en lo develado, 
en la materialidad del sitio; centrada en los trabajos de desvelamiento de materialidades 
ocultas vis a vis el funcionamiento del Centro Clandestino de Detención los poemas 
le intervienen como ventanas que abren sentidos, ampliando las posibilidades de dar 
significado a la experiencia concentracionaria.

La lucha contra la de-subjetivación, la búsqueda de sentido y la resistencia. Los poemas 
vienen a narrar desde la primera persona del singular del detenido-desaparecido, desde 
su voz al tiempo en que lo hacen como testigo de las acciones de sus compañeros, 
desde la socialización de información, desde la micro-política del cuidado, la gestión 
del hambre, y la desesperación y la esperanza.

Roberto Ramírez narra desde el recuerdo, ya estando afuera, regresado al mundo de los 
vivos, como aparecido. Los marcos referenciales están por fuera del canon testimonial 
con usos judiciales, traen la experiencia en primera mano e irrumpen en las visitas de 
modo imponderable. 

Si bien ya habíamos decidido narrar al Sitio desde un lugar que no generara parálisis 
sino que alentara a la acción en el presente; y si bien se había acordado en referirnos a 
la resistencia – en cada ocasión en que se pudiera – en el marco de la visita al predio 
por parte de grupos, la llegada de los poemas nos abrió la posibilidad de que las ex-
periencias de los detenidos-desaparecidos no sólo fuesen narradas en una “meta” voz 
generalizadora sino que pudiéramos – en muchos casos - bajar a tierra esa experiencia 
desde los versos.

Comenzamos, entonces, a entrar al sector del CCD junto a los visitantes con el libro 
del viejo Guillermo en la mano. Y cada uno de los que realizamos la visita al predio con 
grupos, leemos algunos de esos poemas en voz alta, o los damos a leer a los visitantes.

Uno de los poemas leídos:



161

Elías- Horacio

Días y días de harina de maíz
hervida y nada más.
el pan es el gran ausente
Y una provocación:
o no hay
o no alcanza para todos.

Los guardias vienen a regodearse
a la hora del reparto.
saben que nuestra ansiedad
a veces provoca disputas.

Es un desafío y lo aceptamos.

“… hay 8 pancitos y somos 14.
Comeremos la mitad
y la otra para cuando el hambre
retuerza las tripas.
¿cómo guardarlos,
en quién confiar?
Por unanimidad
-casi un reflejo instintivo-
Elías y Horacio
serán los custodios.

Es la hora acordada,
el pan se reparte
sin una migaja de menos,
imagino en los ojos de todos
un destello de triunfo”.

Irrumpen los poemas en el marco de la visita, generan esa bajada a tierra, particulariza-
ción del relato, reponen y complejizan. Invocan del pasado, por medio de anécdotas, el 
pasado no puede ser traído en su totalidad (Ingold: 1996). Al narrarlo, al invocarlo desde 
el marco de las visitas en lugares de memoria, seleccionamos y recortamos. 

Los poemas responden al imperativo de la política pública de reconstruir el funciona-
miento del Centro Clandestino de Detención para las nuevas generaciones y al impe-



162

rativo dado tanto desde la Mesa de Trabajo y Consenso como desde los sobrevivientes, 
de hacerlo en clave de resistencia, dando cuenta de las estrategias por medio de las 
cuales los detenidos-desaparecidos se dieron estrategias de resistencia por la vía de 
la solidaridad, el cariño y la palabra. 	

Los poemas dan cuentan de la complejidad, la polisemia del dispositivo, su inscripción 
terrorífica y su reinscripción en clave de resistencia y solidaridad, de intento de sostener 
subjetivación, humanidad e identidad entre los detenidos. Su uso en el marco de las 
visitas al Sitio es de un sentido pedagógico claro. Traer la experiencia de los compa-
ñeros. Traer las voces de los sobrevivientes, las experiencias habitando lo inhabitable, 
el terror en su centro mismo. Tiene la intención de traer de la muerte, del pasado la 
experiencia terrorífica de los detenidos-desaparecidos, la voz política-poética de este 
poemario genera un registro distinto al de la mera información, al del mero dato, al mero 
imperativo de informar. Informa desde el afecto y la sensibilidad, es una intervención 
estética- política y ética en el medio de la visita.

Las historias de vida de los detenidos-desaparecidos

Una vez iniciado el proyecto, consideramos que era necesario comenzar a realizar un 
trabajo sistemático a través del cual recuperar las identidades de cada uno de los dete-
nidos-desaparecidos vistos en el Centro Clandestino de Detención Tortura y Exterminio 
“Olimpo”. Nuestra idea era poder conocer, y luego dar a conocer, las diversas trayectorias 
de cada uno de ellos. Y a través de esto, traer y reponer el proyecto social y político al 
que adherían, los deseos y sueños del colectivo del que formaban parte. Al hacerlo se 
da cuenta de los muchos sentidos que su desaparición implicó e implica para sus seres 
queridos y para nuestra sociedad toda, generando un legado de testimonios y materia-
lidades, desde donde las futuras generaciones puedan aproximarse a los compañeros 
para comprenderlos y entender así, aún más, lo que el plan de desaparición y muerte 
del Estado terrorista de la última dictadura cívico-militar intentaba borrar al desapare-
cerlos. Es decir, reponer una memoria de los detenidos–desaparecidos que apunte a la 
reconstrucción de las biografías, resistiéndonos activamente y mancomunadamente al 
intento de anulación de sus vidas, de la experiencia individual – y a la vez social – de sus 
trayectorias, de la urdimbre de proyectos políticos y de cambio social que desarrollaban 
por medio de sus militancias y múltiples compromisos. 

En este trabajo realizamos, por un lado, entrevistas audiovisuales a familiares, com-
pañeros de militancia, amigos, compañeros de trabajo, y a otras personas que puedan 
dar cuenta de diferentes aspectos de las vidas de los detenidos-desaparecidos. Los 
materiales que surgen van formando parte del archivo audiovisual del Programa del 



163

ex CCD “Olimpo” y de la Mesa de Trabajo y Consenso. Al mismo tiempo, avanzamos en 
el armado de carpetas con diferentes papeles, fotos, documentos, cartas, etc., que 
permiten, desde el soporte de la materialidad, el acceso de la comunidad a las historias 
de los compañeros, a partir de la lectura y la reflexión.

Durante los talleres y las visitas al predio el trabajo con las historias de vida es parte 
medular de la experiencia que construimos con los asistentes. Transformar esas bio-
grafías en legado, acercar a los jóvenes y niños a los proyectos políticos y de transfor-
mación de la sociedad, a la que pertenecían cada uno de los detenidos-desaparecidos, 
ha demostrado ser central en nuestra propuesta. Asimismo, la presencia de la voz de 
los sobrevivientes a través de la lectura de un poemario en el trabajo de las visitas ha 
significado una intervención con imponderables resultantes: hemos registrado el lugar 
de lo estético-político, lo ético y lo testimonial aparecerse y tomar cuerpo de un modo 
inesperadamente sensible y cercano a la experiencia. 

A partir del trabajo de reconstrucción de las biografías de los detenidos-desaparecidos, 
conseguimos reponer los proyectos vitales que ellos encarnaban y que iban a ser des-
truidos por el Terrorismo de Estado, de un modo asequible a las jóvenes generaciones. 

Asumimos el desafío siguiendo los pasos de diversas experiencias, las carpetas de 
los deportados en Berlín y los álbumes familiares de los detenidos desaparecidos en 
Córdoba. En nuestro caso, además incluimos extractos de información sobre militancia 
y nos aventuramos a intercalar las historias de los desaparecidos con los proyectos 
políticos en las que se inscribían. 

Los visitantes del sitio se relacionan con estas historias y biografías a partir de claves 
de lectura que proponemos en un espacio preparado y acondicionado para esto: la 
Sala de “Historias de vida”.

Al llegar a ese sector, venimos de ya avanzar sobre contexto histórico, funcionamiento 
del Centro Clandestino de Detención e historia de la recuperación. Las personas suelen 
decir que les gusta esta parte de la visita, que le gusta y les parece cálida. También hay 
quienes leen más de una carpeta o hacen preguntas. Podemos decir que venimos del 
lugar histórico donde sucedieron auténticamente los hechos, la masacre, lo terrible, lo 
catastrófico y desde allí accedemos a las historias de los detenidos-desaparecidos. Pen-
samos que la organización de los momentos ayuda al objetivo propuesto, encontrarnos 
con aquel pasado y al hacerlo comprendernos como sujetos históricos.

Las visitas cobraron nuevo sentido desde que estas vidas, biografías, pudieron ser puestas 
a disposición de los visitantes. el espacio los materiales las fotos, las materialidades 



164

vienen a ser no sólo repositorios de memoria sino lugares de memoria en sí, construc-
tores de una narrativa desde el afecto, una memoria afectiva puesta a disposición de 
los asistentes a través de las formas del recuerdo y su irrupción.

Podemos distinguir a esa memoria afectiva de quienes armaron las carpetas (fa-
miliares, amigos, compañeros y equipo de trabajo) disponibles en esa materialidad 
para los visitantes. Las historias de vida son material sensible de primer grado, son 
la experiencia narrada desde las cercanías del amor y el dolor y la experiencia: dicen 
también en los silencios, en las imposibilidades del decir. Pueden producir empatía e 
identificaciones, pueden generar admiraciones y sensibilidades de distinto tiempo. 
Dan carnadura a lo preexistente al terrorismo de Estado. En conjunto, con la visita y 
los poemas, con las nociones de resistencia que emergen en diversos momentos de la 
visita, con la información contextual que se da al principio de la charla, podemos decir 
que buscamos que intervengan sobre lo ideológico, no sólo desde la información sino, 
y más específicamente, desde la sensibilidad, devolviéndoles la dimensión humana a 
los detenidos-desaparecidos, y la dimensión humana deseante subjetiva y colectiva 
a la vez de la militancia en dichas circunstancias. Se habla del dolor, del horror, de la 
ausencia, de las construcciones de la memoria, de la búsqueda de justicia y del límite 
de lo narrable. Tenemos la intención de generar empatía, frente al dolor de los demás, 
con posiciones éticas frente al horror y la muerte sistemática y organizada y enmarcarlo 
en sus razones políticas y económicas.

Consideramos que, algo así como la posibilidad de escucha, de comprensión, se desnuda 
se hace transparente en este momento de la visita. Si al comienzo, en la charla del inicio 
se repone información histórica, y a lo largo por el sector que funcionó como centro 
clandestino de detención también se toma en cuenta las experiencias de intentos de 
resistencia de los detenidos-desaparecidos; en la sala de “Historias de vida” asistimos a 
la posibilidad de un vínculo con las biografías de los detenidos-desaparecidos mediadas 
por la memoria afectiva y sensible. Lo estético-político de este momento es imprescin-
dible para la noción de saberes situados y para el intento de aporte a subjetividades 
críticas y sensibles.

El lugar del afecto en la reconstrucción de las trayectorias vitales de los detenidos-des-
aparecidos es central. Se recuerda desde el afecto y repone a la persona que falta, al 
detenido-desaparecido desde un espacio sensible y simbólicamente afectivo. El dolor 
de la falta va de la mano de la necesidad e imperativo de destacar la vinculación de cada 
uno de ellos, su ser: hijo, madre, padre, hermano, amigo, compañero, esposa, esposo... 
re insertarlos en la trama destruida tiene un sentido ético para quienes realizamos el 
trabajo y hemos podido corroborar diversos estados de ánimo y recepciones de quienes 
visitan el lugar y se ponen en diálogo con estas vidas.



165

Podemos pensar, luego de siete años de haber iniciado la sala de “Historias de vida”, que 
la conversación de este espacio con los momentos anteriores brinda una experiencia 
distinta a lo que los visitantes esperaban. Así, en lo imponderable de esta etapa de la 
visita se cristalizan sentidos y prácticas pedagógicas que vienen a aportar (no desde 
una noción “positivista”) a la información sino más bien a una perspectiva afectiva y 
esperanzadora, aportamos a la formación en el plano afectiva-sensible, y desde ahí las 
nociones del horror pueden conversar con otras nociones con importancia central en 
nuestra labor. Ponemos en contacto a las jóvenes generaciones con los detenidos-des-
aparecidos desde materialidades afectivas y sensibles.

Bibliografía

INGOLD, TIM (ed). (1996). “The past is a foreign country”. En: Key debates in Anthro-
pology: 199-248, London: Routledge.

CALVEIRO, Pilar. (1998). Poder y Desaparición los campo de concentración en Argentina. 
1976-1983. Buenos Aires: Colihue.



Organizadores

Comité de Educación y Acción Cultural (CECA – ICOM Chile)
Subdirección Nacional de Museos (Dibam)

Comité Chileno de Museos (ICOM Chile)
Ilustre Municipalidad de La Ligua

Museo de la Ligua

Auspicio

Instituto de Historia de la Universidad de los Andes




	_GoBack
	Presentación
	Conferencia
	inaugural
	Retóricas
de museo, notas museológicas sobre aprendizaje, significado
y experiencia

	Mesa 1:
	Equidad de género
	Madres y huachos (aproximaciones a una
	experiencia curatorial mestiza)
	 
	Proyecto escolar
“Tu memorial. Aportes
de una sistematización
de experiencia en la enseñanza de la historia reciente y el patrimonio cultural en
la ciudad de Valparaíso”
	Visibilización
y reconocimiento
del rol de la mujer en la conquista del desierto:
las cantineras de la Guerra 
	del Pacífico
	Violeta Parra
	como referente
	de transgresión e innovación en la tradición: prácticas educativas con enfoque
de género en su museo

	Mesa 2:
	Cuestiones públicas
	Experiencias
conjuntas entre
investigación arqueológica, escuela y museo en la localidad de Hughes, Santa Fe
	Museo Postal
	de Barrio. Diseño
	experimental de museo comunitario a través del
	dibujo como medio
	relacional de colección
	Reflexiones
y tensiones a partir de
la experiencia de construcción de un museo comunitario
	Escuelas
penitenciarias,
inclusión a través
de la historia, museos y patrimonio. Programa dirigido a estudiantes adultos en contextos de encierro

	Mesa 3:
	Diversidad cultural y educación en museos
	Museo, comunidad,
territorio: Interpretación
de la multiculturalidad del Ecuador a través de sus
museos de comunidad
	Memoria técnica
	patrimonial: Leprosario
	de Isla de Pascua
	Curatoría
	educativa reflejos
	 
	Aprendiendo
	de nuestros antepasados. Interculturalidad desde
	el Museo de La Ligua

	Mesa 4:
	Patrimonio
	y memoria
	Fragmentos
	de memorias:
	no estábamos solos
	El lugar
de las biografías de
los detenidos-desaparecidos
y la poesía de los sobrevivientes en los procesos memoriales
de los Sitios de Memoria.
El caso del ex CCDT y E “Olimpo”




